
5.

5



 

 

5. Türkiye Sosyal Bilimler Sempozyumu 
Bildiri Özetleri Kitabı 

The 5th Turkish Symposium of Social Sciences 
The Books of Abstracts 

Dr. Abdullah Demir (Editör) 



 

 

Yayımcı: OKU OKUT YAYINLARI 
Adres: Şenyuva Mah. Seyhan Cad. 11-c/17, 06300, Ankara, Türkiye 
Web: https://yayin.okuokut.org 
E-Posta: yayin@okuokut.org 

Sertifika No.: 49846 
ISNI: https://isni.org/isni/0000000506276072 
ROR ID: https://ror.org/03zs8ga83 

Yayın No.: 46 
Dizi: Sempozyum Kitapları 
Dizi No.: 13 
Kitap Adı: 5. Türkiye Sosyal Bilimler Sempozyumu 
Alt Başlık: Bildiri Özetleri Kitabı 
eISBN (E-Kitap): 978-625-95679-7-6 
DOI: https://doi.org/10.55709/okuokutyayinlari.82 

Editör: Abdullah Demir 
ORCID: https://orcid.org/0000-0001-7825-6573 
Kurumu: Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi  
ROR ID: https://ror.org/05ryemn72 

Hedef Kitle: Akademik/Bilimsel 
Konu Kategorileri 

BIC: JH Sosyal Bilimler 
BISAC: SOC024000 Sosyal Bilimler / Konferanslar ve Sempozyumlar 
Dewey (DDC): 300 Sosyal Bilimler 
LC Classification: H62 Sosyal Bilimler 
THEMA: JBF Sosyal Bilimler: Genel 
WoS Category: Multidisipliner Sosyal Bilimler 
WoS CT Meso: 6.2 Sosyal ve Beşeri Bilimler 
WoS CT Micro: 6.2.211 Sosyoloji 
Scopus Subject Area (ASJC): 1200 Sanat ve Beşeri Bilimler (Genel) 

Kitap Türü: Editörlü Kitap 
Yayım Tarihi: 29 Ağustos 2025  
Yayım Yeri: Ankara, Türkiye 
Yayımlandığı Ortam: E-Kitap ePDF (E107) 
URL: https://yayin.okuokut.org/catalog/book/82 
Yayın Dili: Türkçe 
Ebat: 160 x 240 mm 
Baskı Sayısı: 1 
Sayfa Sayısı: 381 Sayfa (xviii + 363) 
Dizgi: Media Shd. 
Fiyatlandırma: Ücretsiz 

Sorumluluk Reddi: Görüşler yazar(lar)ın sorumluluğundadır. Yayınevinin görüşünü yansıtmaz. 
Telif Hakkı © 2025, Oku Okut Yayınları. Bazı hakları saklıdır.  
Açık Erişim: CC BY-NC 4.0. https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.tr  
Çıkar Çatışması: Yazar(lar), bu kitabın yayımında herhangi bir çıkar çatışması bulunmadığını beyan eder(ler).  
Etik Beyan: Bu çalışmada etik kurul onayı gerektiren bir işlem bulunmamaktadır. 

Atıf: Demir, Abdullah (ed.). 5. Türkiye Sosyal Bilimler Sempozyumu: Bildiri Özetleri Kitabı. Ankara: Oku Okut Yayınları, 
2025. https://doi.org/10.55709/okuokutyayinlari.82



 

 

Publisher (Imprint): OKU OKUT PRESS 
Address: Senyuva Mah. Seyhan Cad. 11-c/17, 06300, Ankara, Turkiye 
Web: https://yayin.okuokut.org 
E-mail: yayin@okuokut.org 

Certificate Number: 49846 
ISNI: https://isni.org/isni/0000000506276072 
ROR ID: https://ror.org/03zs8ga83 

Publication Number: 46 
Series: Symposium Books 
Series Number: 13 
Book Title: The 5th Turkish Symposium of Social Sciences 
Subtitle: The Books of Abstracts 
eISBN (eBook): 978-625-95679-7-6 
DOI: https://doi.org/10.55709/okuokutyayinlari.82 

Editor: Abdullah Demir 
ORCID: https://orcid.org/0000-0001-7825-6573 
Affiliation: Ankara Yildirim Beyazit University 
ROR ID: https://ror.org/05ryemn72 

Audience: Professional/Scholarly 
Subject Categories 

BIC: JH Social Sciences 
BISAC: SOC024000 Social Science / Conferences & Seminars 
Dewey (DDC): 300 Social Sciences 
LC Classification: H62 - Social Sciences 
THEMA: JBF Society & Social sciences: General 
WoS Category: Multidisciplinary Social Sciences 
WoS CT Meso: 6.2 Social & Behavioral Sciences 
WoS CT Micro: 6.2.211 Sociology 
Scopus Subject Area (ASJC): 1200 Arts and Humanities (General) 

Book Type: Edited Book 
Publication Date: 29 August 2025 
Place of Publication: Ankara, Türkiye 
Document Type: eBook ePDF (E107) 
URL: https://yayin.okuokut.org/catalog/book/82 
Language of Content: Turkish  
Dimensions: 160 x 240 mm 
Edition Number: 1 
Number of Pages: 381 Pages (xviii + 363) 
Layout: Media Shd. 
Price: Free of Charge 

Disclaimer: The views expressed are those of the author(s) and not of the publisher. 
Conflict of Interest: The author(s) declare no conflict of interest.  
Ethics Statement: This study does not require ethical approval; all data were obtained from open sources. 
Copyright © 2025, Oku Okut Yayınları. Some rights reserved.  
E-Pub Licence: CC BY-NC 4.0. https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/deed.en  

Citation: Demir, Abdullah (ed.). The 5th Turkish Symposium of Social Sciences: The Books of Abstracts.  Ankara: Oku 
Okut Yayınları, 2025. https://doi.org/10.55709/okuokutyayinlari.82



 

 

Özet 

5. Türkiye Sosyal Bilimler Sempozyumu: Bildiri Özetleri Kitabı 

Türkiye Sosyal Bilimler Sempozyumu (TSBS), Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi ile Oku Okut 
Derneği iş birliğinde çevrim içi olarak düzenlenmektedir. 2021 yılından itibaren her yıl 
gerçekleştirilen bu sempozyum, sosyal bilimler alanında akademisyenler ile lisansüstü öğrencileri 
bir araya getirerek disiplinler arası etkileşimi güçlendiren ve akademik ekosisteme süreklilik 
kazandıran önemli bir platform hâline gelmiştir. 

25–31 Ağustos 2025 tarihleri arasında gerçekleştirilen beşinci sempozyuma felsefe, ilahiyat, 
psikoloji, sosyoloji ve tarih alanlarından 127 bildiri başvurusu yapılmıştır. Ön inceleme ve çift 
hakem değerlendirmesi sonucunda 86 bildiri kabul edilmiş; kabul oranı %67,72 olarak 
gerçekleşmiştir. Çift yazarlı çalışmalarla birlikte 28 kurumdan 100 araştırmacı sunum yapmış, 
toplamda 60 kurum ve kuruluştan 202 araştırmacı katkı sağlamıştır. 

Sempozyum, yalnızca bilimsel paylaşım zemini olmanın ötesinde, genç araştırmacılar için bir 
“uygulamalı bildiri yazma okulu” niteliği taşımaktadır. Özellikle yüksek lisans ve doktora 
öğrencilerinden gelen bildiriler, Bilim Kurulu ve hakemler tarafından titizlikle değerlendirilmiş; bu 
süreçte 282 ayrıntılı geri bildirim raporu hazırlanarak yazarlarla paylaşılmıştır. Böylelikle 
sempozyum, araştırma kalitesini yükseltmeyi ve genç akademisyenlere rehberlik etmeyi 
hedeflemiştir. 

Etkinliğin dijital altyapısı, OJS tabanlı çift dilli bir sistem üzerine inşa edilmiş; bildirilerin 
özetleri, anahtar kelimeleri, video kayıtları ve katılım belgeleri kalıcı olarak erişime açılmıştır. Bu 
kitap, kabul edilen bildirilerin Türkçe ve İngilizce özetlerini içermekte; böylece sempozyum çıktıları 
uluslararası erişime açık, kalıcı bir akademik arşiv değeri kazanmaktadır. 
Anahtar Kelimeler: Sosyal Bilimler, Türkiye, İlahiyat, Felsefe, Psikoloji, Sosyoloji, Tarih 

Konu Kategorileri 
BIC: JH Sosyal Bilimler 
BISAC: SOC024000 Sosyal Bilimler / Konferanslar ve Sempozyumlar 
Dewey (DDC): 300 Sosyal Bilimler 
LC Classification: H62 Sosyal Bilimler 
THEMA: JBF Sosyal Bilimler: Genel 
WoS Category: Multidisipliner Sosyal Bilimler 
WoS CT Meso: 6.2 Sosyal ve Beşeri Bilimler 
WoS CT Micro: 6.2.211 Sosyoloji 
Scopus Subject Area (ASJC): 1200 Sanat ve Beşeri Bilimler (Genel)



 

 

Abstract 

The 5th Turkish Symposium of Social Sciences: The Books of Abstracts 

The Turkish Symposium of Social Sciences (TSBS) is organized online in cooperation with 
Ankara Yıldırım Beyazıt University and the Oku Okut Association. Since its inception in 2021, this 
symposium has been held annually, bringing together scholars and graduate students in the field 
of social sciences, strengthening interdisciplinary interaction, and providing continuity to the 
academic ecosystem. 

The fifth symposium, held on August 25–31, 2025, received 127 paper submissions in the fields 
of philosophy, theology, psychology, sociology, and history. Following a preliminary review and 
double-blind peer evaluation, 86 papers were accepted, corresponding to an acceptance rate of 
67.72%. Including co-authored works, 100 researchers from 28 institutions presented papers, while 
a total of 202 scholars from 60 institutions and organizations contributed to the event. 

Beyond serving as a platform for scientific exchange, the symposium also functioned as a 
“practical paper-writing school” for young researchers. Particularly, papers submitted by master’s 
and doctoral students were meticulously reviewed by the Scientific Board and referees, resulting in 
282 detailed feedback reports being shared with the authors. In this way, the symposium aimed to 
enhance research quality and provide guidance to early-career academics. 

The digital infrastructure of the event was built on a bilingual OJS-based system, ensuring 
permanent open access to abstracts, keywords, video recordings, and participation certificates. 
This book contains the Turkish and English abstracts of the accepted papers, thereby gaining 
archival value and providing permanent international accessibility to the symposium’s outputs. 
Keywords: Social Sciences; Turkiye; Theology; Philosophy; Psychology; Sociology; History 

Subject Categories 
BIC: JH Social Sciences 
BISAC: SOC024000 Social Science / Conferences & Seminars 
Dewey (DDC): 300 Social Sciences 
LC Classification: H62 - Social Sciences 
THEMA: JBF Society & Social sciences: General 
WoS Category: Multidisciplinary Social Sciences 
WoS CT Meso: 6.2 Social & Behavioral Sciences 
WoS CT Micro: 6.2.211 Sociology 
Scopus Subject Area (ASJC): 1200 Arts and Humanities (General)



Editör Hakkında 

Aslen Yozgatlı olan Dr. Abdullah Demir, Kırşehir’de 1980 yılında doğdu. İlk ve ortaokulu 
Kırıkkale’de okudu. Kırıkkale İmam Hatip Lisesi’nden 1997 yılında mezun oldu. Uludağ Üniversitesi 
İlahiyat Fakültesi’nde 2002 yılında lisans öğrenimini, aynı üniversitede “Mâtürîdî Kelâm Ekolünde 
Mukallidin İmanı” adlı teziyle 2006’da yüksek lisansını, Sivas Cumhuriyet Üniversitesi’nde “Ebû 
İshâk Zâhid es-Saffâr'ın Kelâm Yöntemi” adlı teziyle de 2014 yılında doktorasını tamamladı. 

Diyanet İşleri Başkanlığı’nda 2003-2011 yılları arasında imam-hatip, Kur’an kursu öğreticisi, vaiz 
ve cezaevi vaizi olarak çalıştı. Bu yıllarda Ali Melek ile birlikte hazırladıkları “Dini Değerleri ile 
Diyarbakır” adlı kitap 2009 yılında yayımlandı. Harun Işık ile birlikte hazırladıkları “Ceza İnfaz 
Kurumları Din Hizmetleri Rehberi” adlı kitap ise Diyanet İşleri Başkanlığı tarafından 2012 yılında 
basıldı. 

Cumhuriyet Üniversitesi İlahiyat Fakültesi’nde 2011-2017 yıllarında araştırma görevlisi ve 
öğretim üyesi olarak çalıştı.  Bu süreçte Sivas Cumhuriyet Üniversitesi Koleji’nde 2014-2015 eğitim-
öğretim döneminde ilk, orta ve lise düzeylerinde Din Kültürü ve Ahlak Bilgisi Dersi öğretmeni olarak 
da görev yaptı. TÜBİTAK 2219 Yurt Dışı Burs Programı kapsamında İngiltere’de The University of 
Nottingham’da 2015-2016 arasında doktora sonrası araştırmasını yürüttü. Türkiye merkezli 
yayımlanan, Web of Science ESCI ve SCOPUS indekslerinde taranan Cumhuriyet İlahiyat Dergisi’nin 
editörlüğünü 2016-2019 yıllarında yürüttü. 2018 yılında Sivas Cumhuriyet Üniversitesi’nin proje 
desteği ile akademik yazım ve kaynak gösterme sistemi İSNAD’ı geliştirdi. İSNAD Atıf Sistemi, 
İngilizce, Arapça ve Farsçaya çevrildi. Ücretsiz olarak kullanıma sunulan İSNAD’ı, Temmuz 2025 
itibarıyla lisansüstü tezlerinin yazımında 64 enstitü ve bilimsel makale yazımında yurt içi ve 
dışından 177 hakemli dergi kullanmaktadır. 

Demir, Sivas Cumhuriyet Üniversitesi tarafından ilki 2018 yılında gerçekleştirilen ve sonraki 
yıllarda Türkiye Editörler Çalıştayı adıyla sürdürülen bilimsel etkinliğin koordinatörlüğünü 
yürütmektedir. Ayrıca hakemli kitap ve dergi yayımcılığına yönelik tecrübe aktarımı ve istişare 
platformu olarak 2018 yılında oluşturulan ve 1025 hakemli dergi editörünün üyesi olduğu Türkiye 
Editörler Grubu’nun kurucusudur. 

Demir, Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi İlahiyat Fakültesi'nde 2017 yılında Kelam 
Anabilim Dalı’nda öğretim üyesi olarak görev yapmaya başladı ve hâlen bu görevini 
sürdürmektedir. Aynı zamanda Web of Science ESCI (Q3) indeksinde taranan Eskiyeni dergisinin 
editörlüğünü de yapmaktadır. 

Demir; öğrencilerin okuma becerilerini geliştirmek, topluma okuma alışkanlığı kazandırmak ve 
bu alanda ücretsiz hizmet sunmak amacıyla 2020 yılında kurulan Oku Okut Derneği’nin kurucu 
başkanıdır ve hâlen bu görevini de sürdürmektedir (www.okuokut.org). Demir, Talim ve Terbiye 
Kurulu Başkanlığı tarafından yayımlanan 2622 kavramı içeren Din Kültürü ve Ahlak Bilgisi 
Kavramları Yazım Kılavuzu’nun hazırlanmasında 2023 yılında koordinatör olarak görev aldı. Ayrıca 
Millî Eğitim Bakanlığı tarafından 2024 yılında başlatılan Öğrencilerin Söz Varlığının Tespiti 
Geliştirilmesi ve İzlenmesi Projesi’nin de yürütücüsüdür. 

Demir’in “Hanefî-Matürîdî din anlayışı” ile “bilimsel araştırma ve hakemli yayımcılık” 
alanlarında yayınları bulunmaktadır. Bu alanlarda yurt içinde ve Türk Cumhuriyetlerinde eğitimler 
ve seminerler vermektedir. Uzmanlık alanıyla ilgili konularda çeşitli Kamu kurumlarında komisyon 
üyeliği görevleri de bulunan Demir, evli ve 3 çocuk babasıdır.  



 

 

About the Editor 

Dr. Abdullah Demir was born in 1980 in Kırşehir, originally from Yozgat. He completed his 
primary and secondary education in Kırıkkale and graduated from Kırıkkale Imam Hatip High 
School in 1997. He received his bachelor’s degree in 2002 from Uludağ University, Faculty of 
Theology, and completed his master’s degree at the same university in 2006 with the thesis “Faith 
of the Imitator (Mukallid) in the Māturīdī School of Kalām”. He earned his PhD in 2014 at Sivas 
Cumhuriyet University with the dissertation “The Method of Kalām of Abū Isḥāq Zāhid al-Ṣaffār”. 

Between 2003 and 2011, he served at the Presidency of Religious Affairs as an imam-preacher, 
Qur’an course instructor, preacher, and prison chaplain. During this period, he co-authored “Dini 
Değerleri ile Diyarbakır (Diyarbakır with Its Religious Values)” with Ali Melek, published in 2009, 
and “Ceza İnfaz Kurumları Din Hizmetleri Rehberi (A Guide to Religious Services in Penal 
Institutions)” with Harun Işık, published by the Presidency of Religious Affairs in 2012. 

From 2011 to 2017, he worked as a research assistant and faculty member at the Faculty of 
Theology, Cumhuriyet University. In the 2014–2015 academic year, he also taught Religious Culture 
and Ethics at the elementary, middle, and high school levels at Cumhuriyet University College. 
Within the scope of TÜBİTAK 2219 International Postdoctoral Research Fellowship, he conducted 
postdoctoral research at the University of Nottingham, UK, between 2015 and 2016. He served as 
editor of Cumhuriyet Theology Journal (indexed in Web of Science ESCI and SCOPUS) from 2016 to 
2019. 

In 2018, with the support of Sivas Cumhuriyet University, he developed the İSNAD Citation 
System, an academic writing and referencing system. İSNAD has been translated into English, 
Arabic, and Persian and is offered as a free academic tool. As of July 2025, İSNAD is used in thesis 
writing by 64 graduate schools and in article writing by 177 refereed journals both in Türkiye and 
abroad. 

He has coordinated the Türkiye Editors’ Workshop, first organized in 2018 by Sivas Cumhuriyet 
University and later continued as the Türkiye Editors’ Workshop series. He is also the founder of 
the Türkiye Editors’ Group, established in 2018 as a platform for sharing experiences in scholarly 
publishing, which now has 1,025 members who are editors of refereed journals. 

Since 2017, he has been serving as a faculty member in the Department of Kalām at the Faculty 
of Theology, Ankara Yıldırım Beyazıt University. He is also editor of Eskiyeni, a journal indexed in 
Web of Science ESCI (Q3). 

In 2020, he founded the Oku Okut Association (www.okuokut.org), a non-profit initiative aiming 
to develop students’ reading skills, promote reading culture in society, and provide free educational 
services. In 2023, he served as coordinator in the preparation of the Guide to Writing Religious 
Culture and Ethics Concepts, published by the Board of Education and Instruction, which includes 
2,622 concepts. He is also the principal investigator of the “Project for Identifying, Developing, and 
Monitoring Students’ Vocabulary”, launched by the Ministry of National Education in 2024. 

Dr. Demir has publications in two main fields: Hanafi-Māturīdī religious thought and academic 
research and scholarly publishing. He delivers lectures and seminars in these areas both in Türkiye 
and in the Turkic republics. He also serves on various commissions in public institutions related to 
his field of expertise. He is married and has three children.



 

 

Önsöz ve Teşekkür 

Türkiye Türkiye Sosyal Bilimler Sempozyumu, 2021 yılından bu yana Ankara Yıldırım Beyazıt 
Üniversitesi ile Oku Okut Derneği iş birliğinde, sosyal bilimler alanındaki akademik etkileşimi 
artırmak ve tecrübe paylaşımına imkân sağlamak amacıyla çevrim içi olarak düzenlenmektedir. Bu 
yıl sempozyuma felsefe, ilahiyat, psikoloji, sosyoloji ve tarih alanlarından başvurular alınmıştır. Bu 
kapsamda 127 başvuru değerlendirmeye alınmış; yoğun inceleme sürecinin ardından 86 bildiri, yani 
başvuruların %67,72’si kabul edilmiştir. 25–31 Ağustos 2025 tarihlerinde çevrim içi olarak 
gerçekleştirilen sempozyumda, çift yazarlı çalışmalarla birlikte 28 kurumdan 100 araştırmacı 
sunum yapmış; toplamda 60 üniversite ve kurumdan 202 araştırmacı katkı sunmuştur. Ayrıca 
sürecin nitelikli yürütülmesi için 25 kurumdan 58 Bilim Kurulu üyesi görev almış; sempozyum 7 gün 
boyunca 32 oturum hâlinde gerçekleştirilmiştir. 

Sempozyuma başvurular yalnızca “kabul-ret odaklı” bir eleme süreciyle değerlendirilmemiştir. 
Özellikle yüksek lisans ve doktora öğrencilerinden gelen bildiriler, Bilim Kurulu ve hakemlerimiz 
tarafından akademik araştırma ve yazım ilkelerine uygun hâle gelmesi için titizlikle incelenmiş; 
yazarlarına yapıcı geri bildirimler sunulmuştur. Bu süreçte toplam 282 değerlendirme raporu 
hazırlanmış; böylece sempozyum adeta bir “Uygulamalı Bildiri Yazma Okulu” işlevi üstlenmiştir. 
Amacımız, deneyimli akademisyenlerin katkılarıyla lisansüstü öğrencilerimizi akademik yazım ve 
sunum sürecinde desteklemek, onlara rehberlik etmek ve araştırma kalitelerini artırmaktır. Bu 
doğrultuda sempozyum web sitesinde “Bildiri Nasıl Hazırlanır?” ve “Bildiri Nasıl Sunulur?” 
başlıkları altında çevrim içi eğitim içerikleri hazırlanmış; ayrıca bildirileri kabul edilen 
araştırmacılar çevrim içi sunum denemeleri yapmıştır. 

Sempozyum web sitesi, bilgi mimarisi bakımından içeriğe kolay erişim sağlamak üzere özel 
olarak tasarlanmıştır. Çoğu sempozyum sitesinin etkinlikten birkaç yıl sonra erişilemez hâle 
gelmesi dikkate alınarak, uluslararası alanda yaygın olarak kullanılan OJS sistemi üzerinde Türkçe-
İngilizce çift dilli özel bir platform hazırlanmış ve 2021 yılından bu yana kesintisiz olarak 
geliştirilerek kullanılmaktadır. Bu sistem; Bilim ve Düzenleme Kurulu bilgilerine, bildiri hazırlama 
kılavuzuna, değerlendirme sürecine, programa ve önceki sempozyumların arşivine erişim imkânı 
sunmaktadır. Ayrıca bildirilerin Türkçe ve İngilizce özetleri, anahtar kelimeleri, bildiri video 
kayıtları ve katılım belgeleri de kalıcı biçimde erişime açıktır. 

Sempozyum bildirilerinin tam metinlerinin Web of Science ve Scopus gibi uluslararası 
akademik veri tabanlarında yer alabilmesi için belirli kriterlerin karşılanması gerekmektedir: Tam 
metinlerin yayımlanması, İngilizce özet ve temel bilgilerinin bulunması, DOI atanması gibi. Bu 
sempozyum ve dijital altyapımız tam da bu kriterleri karşılayacak şekilde hazırlanmıştır. Nitekim 
gerekli başvurular yapılmış olup süreç tamamlandığında bildirilerimizin uluslararası indekslerde 
yer alması beklenmektedir. 

Elinizdeki kitap, sempozyumda sunulan bildirilerin Türkçe ve İngilizce özetlerini içermektedir. 
Sempozyum web sitesi üzerinden erişilebilen bu e-kitap, aynı zamanda DOAB, ProQuest ve CEEOL 
gibi uluslararası veri tabanlarında da indekslenecektir. Sunulacak 86 bildirinin tam metinleri ise 
hakem sürecine alınacak ve kabul edilen çalışmalar bu yıl içerisinde TSBS Bildiriler Dergisi’nde 
yayımlanacaktır. Böylelikle sempozyum çıktıları yalnızca kısa vadeli bir etkinlik ürünü olarak 
kalmayacak, aynı zamanda kalıcı bir akademik literatür katkısı niteliği taşıyacaktır. 

Sempozyumumuza katkı sunan ve destek olan başta Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi ve Oku 
Okut Derneği olmak üzere, Düzenleme ve Bilim Kurulu üyelerimize, hakemlerimize ve özveriyle 
çalışmalarını bizlerle paylaşan değerli araştırmacılara en içten teşekkürlerimi sunuyorum.  

Dr. Abdulah Demir



 

sempozyum.okuokut.org 
 

Preface and Acknowledgments 

The Turkish Symposium of Social Sciences (TSBS) has been organized online since 2021 in 
cooperation with Ankara Yıldırım Beyazıt University and the Oku Okut Association, with the aim 
of enhancing academic interaction in the field of social sciences and providing opportunities for 
experience sharing. This year, applications were received from the fields of philosophy, 
theology, psychology, sociology, and history. A total of 127 applications were reviewed, and after 
a rigorous evaluation process, 86 papers—corresponding to 67.72% of the submissions—were 
accepted. Held online between 25–31 August 2025, the symposium featured presentations by 100 
researchers from 28 institutions (including co-authored works), while in total, 202 researchers 
from 60 universities and institutions contributed. To ensure the academic quality of the process, 
58 members of the Scientific Committee from 25 institutions took part, and the symposium was 
conducted over seven days in 32 sessions. 

Applications to the symposium were not assessed solely on the basis of “acceptance or 
rejection.” In particular, papers submitted by master’s and doctoral students were carefully 
examined by the Scientific Committee and reviewers to ensure compliance with academic 
research and writing standards, and constructive feedback was provided to the authors. In this 
process, a total of 282 review reports were prepared, transforming the symposium into a 
“Practical School of Paper Writing.” Our goal is to support graduate students in academic writing 
and presentation, to provide guidance through the contributions of experienced academics, and 
to help improve the quality of their research. To this end, online training resources entitled 
“How to Prepare a Paper” and “How to Present a Paper” were made available on the symposium 
website, and accepted authors were also given the opportunity to conduct online presentation 
rehearsals. 

The symposium website was specially designed to ensure easy access to content in terms of 
information architecture. Taking into account that many symposium websites become 
inaccessible a few years after the event, a bilingual (Turkish-English) platform has been 
developed on the widely used OJS system and has been continuously improved and used since 
2021. This system provides access to information about the Scientific and Organizing 
Committees, paper preparation guidelines, the review process, the program, and archives of 
previous symposiums. In addition, Turkish and English abstracts of the papers, keywords, video 
recordings of presentations, and participation certificates are made permanently accessible. 

For the full texts of the symposium papers to be indexed in international academic databases 
such as Web of Science and Scopus, certain criteria must be met: the publication of full texts, the 
inclusion of English abstracts and essential metadata, and the assignment of DOIs. This 
symposium and its digital infrastructure have been prepared precisely to meet these criteria. 
Indeed, the necessary applications have already been submitted, and once the process is 
completed, it is expected that our papers will be indexed internationally. 

The present book contains the Turkish and English abstracts of the papers presented at the 
symposium. This e-book, which can also be accessed through the symposium website, will be 
indexed in international databases such as DOAB, ProQuest, and CEEOL. The full texts of the 86 
presentations will undergo peer review, and accepted papers will be published within this year 
in the TSBS Proceedings Journal. In this way, the outputs of the symposium will not remain as 
short-term products of a single event, but will also constitute a lasting contribution to the 
academic literature. 



x  •  Preface and Acknowledgments 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

I would like to extend my sincere gratitude to Ankara Yıldırım Beyazıt University and the 
Oku Okut Association, as well as to the members of the Organizing and Scientific Committees, 
our reviewers, and the distinguished researchers who have shared their work with us with great 
dedication. 

Dr. Abdullah Demir 
 

 



 

sempozyum.okuokut.org 
 

İçindekiler 
 
 

Contents 

Özet .......................................................................................................................................................iv 
Abstract ................................................................................................................................................. v 
Editör Hakkında ...................................................................................................................................vi 
About the Editor ................................................................................................................................ vii 
Önsöz ve Teşekkür ............................................................................................................................ viii 
Preface and Acknowledgments ..........................................................................................................ix 
 
Türkiye’de Modern Mantık Kitapları Üzerine Eleştirel Bir İnceleme ............................................. 1 

A Critical Analysis of Modern Logic Textbooks in Turkey 
Samet Büyükada 

Türkiye’deki Mantık Ders Kitaplarına Yönelik Değerlendirme ....................................................... 5 
An Evaluation of Logic School Texts in Turkey 
Firdevs Seyna Yıldırım 

Olumlu Önermelerin Doğrulanması Üzerine Bir Değerlendirme  .................................................... 9 
On the Verification of Affirmative Statements: A Logical Analysis 
Enver Şahin 

İbn Sînâ’nın Kasîdetü’l-‘Ayniyye Risalesi Bağlamında Şerh Haşiye Geleneğini Yorumlamak .... 13 
Interpreting the Commentary and Gloss Tradition in the Context of Avicenna’s Qaṣīdat al-ʿAyniyya 
İrfan Karadeniz 

Fârâbî’de Hayal Gücü ve Vahiy .......................................................................................................... 17 
Imagination and Revelation in Al-Fārābī 
Ali Bedel 

Aristoteles ve İbn Sînâ’daki Cevher Tarifi ve Kısımlarına Dair Bazı Çözümlemeler  .................... 21 
Some Analyses about the Definition of Substance and Its Parts in Aristotle and Ibn Sīnā 
Ömer Ali Yıldırım 

Doğa Felsefesi Açısından Âlemin Yaratılmışlığı: Platon ve Kindî Örneği ...................................... 25 
The Creation of the World in terms of Natural Philosophy: The Case of Plato and Kindī 
Miyase Savuran 
Kâmil Sarıtaş 

Big Bang Kuramının Teistik Yaratılış Anlatıları ile Uyumu ........................................................... 29 
The Compatibility of the Big Bang Theory with Theistic Creation Narratives 
Abdullah Kaan Turan 

Spinoza’da Akıl ve Hermenötik Arasında Kutsal Kitap Eleştirisi ................................................... 33 
Spinoza’s Critique of the Holy Scripture Between Reason and Hermeneutics 
Kibar Gürbüz 

  



xii  •  İçindekiler 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

Var-olmayı Askıya Almak:  
Yanılsama ve Gerçeklik Arasında  Bir Sarkaç Olarak Öznenin Çağdaş Konumu  .......................... 37 

Suspend Coming-İnto-Being:  
The Contemporary Position of The Subject as a Pendulum Between Illusion and Reality 
Ömer Faruk Ateş 

Yüzü Olmayanlar: Levinas’ın Etiği ve Afgan Göçmen Kadınlar ...................................................... 41 
The Faceless: Levinas’s Ethics and Afghan Migrant Women 
Merve Kocaman 

Nietzsche Felsefesinde Ahlak ve Değerler Sorunu  .......................................................................... 45 
The Problem of Morality and Values in Nietzsche’s Philosophy 
Kenyan Alphan 

David Hume’un Mucize Anlayışı ve Richard Swinburne’ün Bu Anlayışa Eleştirileri ................... 49 
David Hume’s Understanding of Miracles and Richard Swinburne’s Criticisms of this Understanding 
Abdulbaki Akay 

Çağdaş Zihin Felsefesinde Teistik Bir Cevher Düalizmi: Richard Swinburne’ün Ruh Anlayışı ... 53 
A Theistic Substance Dualism in Contemporary Philosophy of Mind: 
 Richard Swinburne’s Conception of the Soul 
Sümeyra Kır 

Yaşlılığın Ahlaki Değeri: Dinî, Felsefi ve Transhümanist Yaklaşımlar .......................................... 57 
The Moral Value of Old Age: Religious, Philosophical, and Transhumanist Approaches 
Fatma Somuncuoğlu Erkan 

Joseph Margolis ve Ölümün Kültürel Ontolojisi:  
Çağdaş Felsefede Ölümün Anlamı Üzerine Bir İnceleme  ................................................................ 61 

Joseph Margolis and the Cultural Ontology of Death: An Examination of the Meaning of Death in 
Contemporary Philosophy 
Şerife Ümmühani Horasan 

Transhümanizm Felsefesi Bağlamında Ray Kurzweil’de Bilinç Problemi ..................................... 65 
The Problem of Consciousness in Ray Kurzweil within the Context of Transhumanist Philosophy 
Merve Demirel 
Mehmet Ata Az 

Özgür İradeyi Açıklamada Nörobilimsel ve Felsefi Yaklaşımlar:  
J. Searle ve B. Libet Üzerine Bir İnceleme ........................................................................................ 69 

Neuroscientific and Philosophical Approaches to Explaining Free Will: An Analysis of J. Searle and B. Libet 
Ahmet Yasin Türkmen 

Auguste Comte’un İslam'a Dair Görüşleri ........................................................................................ 73 
Auguste Comte’s Views on Islam 
Rumeysa Nur Tanı Ünsal 
Ramazan Ünsal 

Kafeler Üzerinden Kültürel Sermaye ve Sınıfsal Ayrışma .............................................................. 77 
Cultural Capital and Class Segregatıon Through Cafes 
İlknur Rabia Tuna 

Felsefi ve Sosyolojik Temellendirmeler Çerçevesinde Sigmund Freud ve Din ............................. 81 
Sigmund Freud and Religion Within The Framework of Philosophical and Sociological Foundations 
Miray Yenen 
Fahri Atasoy 

  



İçindekiler  •  xiii 
 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

Kalabalık Yalnızlık: Modern Toplumda Din ve Kimlik .................................................................... 85 
Crowded Loneliness: Religion and Identity in Modern Society 
Hatice Şenoğlu 

Erkeklik Krizi Bağlamında Babalık Olgusu ...................................................................................... 89 
Fatherhood in the Context of the Crisis of Masculinity 
Ali Bayer 

Kalabalıklar İçinde Yalnızlık:   
Zygmunt Bauman Sosyolojisinde Yalnızlığın Toplumsal Biçimleri ............................................... 93 

Loneliness in Crowds: The Social Forms of Isolation in Zygmunt Bauman’s Sociology 
Esra Güler Ayhan 

Memlükler’de Sultanlık Makamına Giden Yolda Üst Düzey Emirler Arası Güç Mücadelesi........ 97 
Power Struggle Among High-Ranking Emirs on the Path to the Sultanate in the Mamluk State 
Hatice Kübra Demirel 

18. Yüzyılda İstanbul Kadınlarının Giyim-Kuşam Kültürü:  
Kısmet-i Askeriye Mahkemesi Örneği ............................................................................................ 101 

Clothing and Dress Culture of Women in 18th Century Istanbul: A Case Study of the Kısmet-i Askeriye Court 
Naime Kalkan 

18. Yüzyılın İlk Yarısında Karakeçili ve Tevâbii Mukataası: İşleyişi ve Karşılaşılan Bazı 
Sorunlar ............................................................................................................................................. 105 

The Karakeçili and Its Subordinate Mukataas in the First Half of 18th Century: Its Functioning and Some 
Encountered Problems 
Hande Rana Memiş 

Millî Mücadele Döneminde Yumuşak Güç Stratejileri: Kültürel Kodlar ve Semboller .............. 109 
Soft Power Strategies During the National Struggle Period: Cultural Codes and Symbols 
Muhammet Yıldız 
Mehmet Ali Mert 

Türkiye’nin Kıbrıs Politikasında Johnson Mektubu’nun Etkisi ve Yayınlanması Meselesi  ....... 113 
The Impact of the Johnson Letter and the Issue of Its Publication on Turkey’s Cyprus Policy 
Şeymanur Apaydın 

Romanya’daki Müslüman Azınlığın Toplumsal Konumu ve Kimlik Mücadelesi ........................ 117 
The Social Position and Identity Struggles of the Muslim Minority in Romania 
Nilgün Fırat 

Mar Yaşua Kroniği Bağlamında Urfa’da Afet Algısı (494-507) ..................................................... 121 
Perception of Disasters in Urfa in the Context of the Chronicle of Mar Yashua (494–507) 
Burcu Karakuş 

Orta Çağ’da Anadolu’da Akıl Hastalıklarına Yaklaşım:  
Bizans Dinî Geleneği ve Selçuklu Tıbbi Kurumlarının Karşılaştırılması ..................................... 125 

Mental Illness Approaches in Medieval Anatolia: Comparing Byzantine Religious Traditions and Seljuk 
Medical Institutions 
Nihal Canbulat 

Kanuni Şam Vakfiyesi ...................................................................................................................... 129 
The Damascus Waqfiyya of Sultan Süleymān 
Gamze Bülbül 

  



xiv  •  İçindekiler 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

Senet Cihetinden Kıraatlerin Tasnifi Çerçevesinde İstimal Edilen Müsta῾mele, Ma῾hûde ve 
Müstebşe῾a Kavramları (Hicrî İlk Beş Asır) .................................................................................... 133 

The Concepts of Mustaʿmala, Maʿhūda, and Mustabshaʿa Used within the Framework of the Classification of 
Qur’anic Readings in Terms of Transmission (First Five Centuries of the Hijri Calendar) 
Ahmet Arif Akbaba 

Kıraat Bağlamında Arza-i Ahîre Meselesi ...................................................................................... 137 
The Problematics of ‘Arḍa al-Akhīra in the Context of Qira’at 
Sultan Danışman 

Kur’an’daki Çok Anlamlı Kelimelerin Türkçe Meallerdeki Çevirileri Bağlamında Meydana 
Gelen Anlam ve Hüküm Farklılıkları .............................................................................................. 141 

Semantic and Legal Differences Arising from the Translations of Polysemous Words in the Qur’an into Turkish 
Interpretive Renderings 
Rabia Berre Temelli 
Harun Şahin 

Salâh Abdülfettâh el-Hâlidî’nin Konulu Tefsir Yaklaşımı: Muhammed (Kıtal) Suresi Örneği  .. 145 
Ṣalāḥ ʿAbd al-Fattāḥ al-Khālidī’s Thematic Tafsīr Approach: The Case of Sūrat Muḥammad (Sūrat al-Qitāl) 
Emine Aksay 

Tefsir Metinleri Üzerinden Mukayeseli Tefsir Metodu: Bakara Suresi 22. Âyeti Örneği  ........... 149 
Comparative Tafsīr Method through Tafsīr Texts: The Case of Verse 22 of Sūrat al-Baqarah 
Murat Aktepe 

Kur’an Yorumunda Anlamın Gelenek Ekseninde İnşası ve Dönüşümü:  
Bakara Suresi 260. Âyetin Hermenötik Analizi.............................................................................. 153 

The Construction and Transformation of Meaning in the Axis of Tradition in Qur’ānic Interpretation: A 
Hermeneutical Analysis of Surah al-Baqara Verse 260 
Rukiye Hacıbektaşoğlu 

Hasan Sezâyî-i Gülşenî Dîvânı’nda Hz. Muhammed’in Vasıfları .................................................. 157 
Qualifications of the Prophet Muḥammad in The Dīwān of Ḥasan b. ʿAlī Gulshanī 
İbrahim Kaya 

Yûnus Emre Divanı’nda Tefsirî Unsurlar: Haşir-Mahşer Örneği ................................................. 161 
Elements of Commentary in Yûnus Emre’s Divan: The Example of the Last Judgement 
Halil İbrahim Dalar 
Lokman Bedir 

Mona Baker’in Eşdeğerlik Kuramı Bağlamında Ala el-Asvani’nin  
Yakupyan Apartmanı Adlı Romandaki Deyimler ve Kalıp İfadelerin Çevirisi ............................ 165 

The Translation of Idioms and Fixed Expressions in Alaa Al-Aswany’s 'The Yacoubian Building' within the 
Framework of Mona Baker’s Theory of Equivalence 
Selimhan Acar 

Sudanlı Şair Ticânî Yûsuf Beşîr’in Edebiyatı: Betimsel ve Analitik Bir İnceleme  ....................... 169 
The Literature of the Sudanese Poet Tijani Yusuf Bashir: A Descriptive and Analytical Study 
Abubakr Fathelrahman Mohamed Ahmed 

Tasavvuf Geleneğinde İncil Yorumları: Hz. İsa’nın Dört Sözü Üzerine  ....................................... 173 
Gospel Interpretations in the Sufi Tradition: On the Four Sayings of Jesus Christ 
Mehmet Eker 

  



İçindekiler  •  xv 
 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

Tasavvuf Araştırmalarında Prosopografik Yöntemin Uygulanabilirliği:  
Memlük Literatürü Örneği............................................................................................................... 177 

The Practicablity of the Prosopographic Method in Sufism Studies: The Example of Mamluk Literature  
Büşra Betül Punar 

Kur’an’ı Kerimde Fıtrat ve Hikmet İlişkisi: Tefsir Eksenli Bir Analiz .......................................... 181 
The Relationship Between Fitra and Hikmah in the Holy Qur’ān: An Exegetical Analysis 
Semra Karagöllü 

Dini Yüksek İhtisas Merkezlerinde Arapça Eğitimi:  
Yarım Asırlık Müfredat ve Uygulama Analizi ................................................................................ 185 

Arabic Education in Religious High Specialization Centers:  
A Half-Century Curriculum and Practice Analysis 
Zekiye Akbulut 

Balkan Ülkelerinde Cami Merkezli Din Görevlisi Yetiştirme Süreçleri:  
Bosna-Hersek, Kosova ve Arnavutluk Örneği  ................................................................................ 189 

Mosque-Centered Religious Official Training Processes in the Balkan Countries: The Example of Bosnia-
Herzegovina, Kosovo and Albania 
Ömer Şimşek 
Abdulsamet Ceran 

Ailede Din Eğitimi Bağlamında Ebeveyn Destek Programı Önerisi.............................................. 193 
Parent Support Program Proposal in the Context of Religious Education in the Family 
Fatma Göçmen 

Kûfe Tefsir Mektebinin Oluşumu ve Tefsir Tarihindeki Yeri ....................................................... 197 
The Formation of the School of Tafsīr in Kufa and its Place in the History of Tafsīr 
Mahmut Yeğiner 
Harun Savut 

İbn Cüreyc’in Tefsir Geleneğindeki Yeri......................................................................................... 201 
Ibn Jurayj’s Place in the Tafsīr Tradition 
Eyüp Sarı 

İbn Teymiyye’nin Hayatı ve Dinî-Siyasi Mücadeleleri: Erken Dönem Kaynakların Eleştirel 
Analizi ................................................................................................................................................ 205 

The Life and Religious-Political Struggles of Ibn Taymiyyah: A Critical Analysis of Early Sources 
Zeyneb Odabaş 

Kur’ân Âyetlerinin Gelişimsel Psikoloji Temelli Yeniden Yorumlanması:  
‘Quranet Projesi' ve İslam Dünyasındaki Tepkiler ........................................................................ 209 

Developmental Psychology-Based Reinterpretation of Qur’ānic Verses:  
'The Quranet Project' and Reactions in the Islamic World 
Harun Şahin 

İslam Hukukunda Çocuğun Cezaî Ehliyeti: Mukayeseli Bir Değerlendirme................................ 213 
Criminal Responsibility of the Child in Islamic Law: A Comparative Assessment 
Tuğba Karataş 

İbnü’s-Sââtî’nin Mecmaʿu’l-Bahreyn Eseri Özelinde  
Hanefî Muhtasar Geleneği Üzerine Bir Değerlendirme ................................................................ 217 

An Evaluation of the Ḥanafī Mukhtaṣar Tradition with Special Reference to  
Ibn al-Sāʿātī’s Majmaʿ al-Baḥrayn 
Kübra Demir 

  



xvi  •  İçindekiler 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

Hz. Ömer’in Hırsızlık Cezası Uygulamaları: Zaruret ve Adalet Dengesi  ...................................... 221 
The Application of Punishment for Theft by Omar ibn al-Khattab:  
The Balance Between Necessity and Justice 
Hatice Özek 

Tirmizî’nin Sünen Adlı Eserindeki Tefsir ve Kıraat Rivayetlerinin  
İçerik Çözümlemesine Dayalı Sıklık Analizi ................................................................................... 225 

Content-Based Frequency Analysis of Tafsīr and Qirāʾāt Traditions in al-Tirmidhī’s Sunan 
Bünyamin Burak Hocaoğlu 

Sünen-i Erbaʿa’da Refʿu’l-Yedeyn Hadislerinin Tespiti ve Değerlendirilmesi ............................ 229 
Identification and Evaluation of Hadiths on Raf al-Yadayn (Raising the hands during prayer)  
in the Sunan al-Arbaa 
İsa Erciyas 

Ebû Dâvûd’un Sünen’i Özelinde Bazı Fıkhî Görüşleri Üzerine İnceleme ..................................... 233 
An Examination of Certain Juridical Opinions in Abū Dāwūd’s Sunan 
Mustafa Akgöz 

Dindar Kimliğin Seküler Maskeleri: Mütedeyyin Ailenin Dindar Kimliğini Gizleyen Gençleri  237 
The Secular Masks of Religious Identity: Young People Who Conceal The Religious  
Identity of Their Religious Families 
Hakan Tafran 
Kemal Ataman 

Simone de Beauvoir’in İkinci Cins – Evlilik Çağı Eserinde  
Kadınların 'Öteki' Olarak Konumlandırılması ............................................................................... 242 

The Positioning of Women as ’The Other’ in Simone De Beauvoir’s The Second Sex – The Age of Marriage 
Gülbeyaz Tekkeşinoğlu Demir 

Engellilik ve Din: Dini Geleneklerde Engelli Bireylere Yaklaşımlar Üzerine  
Bir Değerlendirme ............................................................................................................................ 246 

Disability and Religion: An Evaluation on Approaches to Persons with Disabilities in Religious Traditions  
Gül Ahlatcı Elmas 

Ergenlik Döneminde Hafızlık Süreci ve Tanrı Algısı: Aile ve Sosyal İlişkilerin Rolü  ................. 250 
The Process of Memorizing the Qur’an During Adolescence and the Perception of God:  
The Role of Family and Social Relationships 
Sulhiye Bil 

Ergen Bireylerde Tüketim Alışkanlığı ile Kanaatkârlık  Arasındaki İlişki  
Üzerine Bir Araştırma ...................................................................................................................... 254 

A Study on the Relationship Between Consumption Habits and Frugality in Adolescents 
Havva Öztürk 

Muhafazakârlık ve Sekülerlik Arasında Kimlik Arayışı:  
'Bir İstanbul Ansiklopedisi' Dizisinde Kadın Ruhunun Psiko-Sosyolojik Haritası ..................... 258 

The Search for Identity Between Conservatism and Secularism: A Psycho-Sociological Map of the Female 
Psyche in 'An Istanbul Encyclopedia' Series 
Hatice Nur Deligöz 

Benliğin Anlam Arayışı: İbn Arabî ve Modern Psikolojinin Diyaloğu  .......................................... 262 
The Self’s Quest for Meaning: A Dialogue Between Ibn Arabī and Modern Psychology 
Nedim Havle 

  



İçindekiler  •  xvii 
 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

Psikotik Deneyimden Bilgeliğe: İlm-i Nefs ve Modern Psikoterapi Perspektiflerinden Farklı 
Bilinç Tecrübelerinin Karşılaştırmalı İncelenmesi ....................................................................... 266 

From Psychotic Experience to Wisdom: A Comparative Examination of Diverse States of Consciousness from 
the Perspectives of ʿIlm al-Nafs and Modern Psychotherapy 
Taha Burak Toprak 

Bilgi Açısından Çağrı Filminin Medine Döneminin Klâsik Siyer-Megāzî Kaynaklarına Göre 
Değerlendirilmesi ............................................................................................................................. 270 

Evaluation of the Message Film in terms of Information According to Classical Siyar-Meghāzī Sources of the 
Medina Period 
Şule Betül Gökalp 

Aksiyoloji Merkezli Siyer Yazıcılığı: Hz. Peygamber’in Hayatının Değer Perspektifinden 
Yeniden Yazılması ............................................................................................................................ 274 

Axiology-Centered Sirah Writing: Rewriting the Life of Prophet Muhammad from a Value Perspective 
Hüseyin Şahin 

Hudeybiye Antlaşması Özelinde Hz. Muhammed’in İnsana Bakışı  .............................................. 278 
Prophet Muhammad’s Perspective on Humanity in the Context of the Treaty of Hudaybiyyah 
Merve Demir 

Türkiye’de İslam Tarihi Alanında Hz. Osman Hakkında Yapılan Lisansüstü Tezlere Dair Bir 
İnceleme (1993-2024)........................................................................................................................ 282 

An Examination of Postgraduate Theses on Caliph Uthman in the Field of Islamic History in Turkey (1993–
2024) 
Menekşe Gül Dikmen 

Hz. Muhammed’in Beslenmeye Dair Belirlediği Evrensel İlkeler  ................................................ 286 
Universal Principles of Nutrition established by Prophet Muhammad 
Hilal Demirel 

İlahiyat Fakültesi Öğrencilerinin Matüridilik Mezhebine İlişkin Bilgi Düzeyleri Araştırması. 290 
A Study on the Level of Knowledge of Theology Faculty Students Regarding the Māturīdī School 
Ramazan Pehlivanoğlu 
Abdullah Demir 

Ankara’daki 60 Yaş Üstü Bireylerin İslam İnancına Dair Bilgi Kaynakları ve Bilgi Düzeyleri 
Üzerine Nitel Bir Araştırma ............................................................................................................. 294 

A Qualitative Study on the Sources and Levels of Islamic Belief Knowledge Among Individuals Aged 60 and 
Over in Ankara 
Betül Gözel 
Abdullah Demir 

Kur’ân’ın Nüzûl Sürecine Göre Mekke ve Medine Dönemlerinde Melek Algısı .......................... 298 
The Perception of Angels During the Meccan and Medinan Periods According to the  
Chronology of Qurʾānic Revelation 
Suat Doğan 
Abdullah Demir 

İnsanın Sorumluluğu Bağlamında Teftâzânî’nin Kesb Yorumu  ................................................... 302 
Al-Taftāzānī’s Interpretation of Kasb in the Context of Human Responsibility 
Yunus Emre Sağırlı 

Gazzâlî’de Allah-İnsan İlişkisi Bağlamında Nübüvvetin Gerekliliği Üzerine Bir İnceleme  ....... 306 
The Necessity of Prophethood in al-Ghazālī in Relation to the God-Human Relationship 
Ömer Faruk Öztürk 

  



xviii  •  İçindekiler 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

Reşâd Halîfe’nin Hayatı, Eserleri ve Bazı Dinî Görüşleri............................................................... 310 
The Life, Works and Some Religious Views of Rashad Khalifa 
Emrah Karakaya 

Ebü’l-Hüzeyl el-Allāf’ın Âlem Tasavvuru ile İlgili Temel Kavramlar ........................................... 314 
Basic Concepts Regarding Abū al-Hudhayl al-ʿAllāf’s Concept of the World 
Merve Ağlamaz 

Kur’ân’a Göre Araştırmalar Serisi Örnekliğinde Hüseyin Atay’ın Akıl Anlayışı ........................ 318 
Hüseyin Atay’s Understanding of Reason in the Context of the ‘Studies According to the Qur’ān’ Series 
Zeyda Nur Sevim 
Fatma Bayraktar Karahan 

Alevî Geleneğe Mensup Ocaklarda Kurban Telakkileri ................................................................. 322 
Conceptions of Sacrifice in the Ocaks Affiliated with the Alevî Tradition 
Mesude Nur Temiz 
Cenksu Üçer 

Dört Kapı Kırk Makam Anlayışı Bağlamında Alevi Geleneğin Ocak Yapılanması ve  
Tasavvufi Boyutu .............................................................................................................................. 326 

The Hearth Structure and Sufi Dimension of the Alevi Tradition in the Context of the Four Doors and Forty 
Ranks Concept 
Zeynep Özata 
Cenksu Üçer 

Avrupa’da Muhafaza Edilen Türk İslam Yazmaları: Leiden Üniversitesi Örneği  ....................... 330 
Turkish Islamic Manuscripts Preserved in Europe: The Case of Leiden University 
Azranur Açıkgöz 

Tasvir Yasağının Sanatsal Yansıması: İslam Sanatında Temsil ve Soyutluk ............................... 334 
The Artistic Reflection of the Prohibition of Depiction: Representation and Abstraction in Islamic Art 
Hatice Engin 

Türkiye ve Avusturya’da Monarşilerin Sonu: Cumhuriyete Geçiş Sonrası Hanedanlar  ............ 338 
The End of Monarchies in Türkiye And Austria: Dynasties After Transition to The Republic 
Aydın Doğu 

Psikotarih Çerçevesinde II. Abdülhamid’in Çocukluk ve Şehzadelik Dönemi  ............................ 342 
The Childhood and Princedom of Abdulhamid II within the Framework of Psychohistory 
Mustafa Oflas 

Sempozyum Kurulları ...................................................................................................................... 346 
Sempozyum Programı ...................................................................................................................... 353 
 
 



 

sempozyum.okuokut.org 
 

9 

Türkiye’de Modern Mantık Kitapları Üzerine Eleştirel Bir İnceleme 

Samet Büyükada 
 orcid.org/0000-0003-0725-3396  busamet@gmail.com  ror.org/0468j1635 

Recep Tayyip Erdoğan Üniversitesi, İlahiyat Fakültesi, Felsefe Tarihi Anabilim Dalı, Rize, Türkiye 

Öz 
Modern mantık, formel akıl yürütme ilkelerini açıklamanın ötesinde, çağdaş düşüncenin 
temel kavramlarını temsil eden bir disiplin olarak ele alınmıştır. Sembolik yapılar zihinsel 
süreçleri çözümleme ve kavramsal netlik kazandırma açısından incelenmiştir. Eleştirel 
düşünme, dijital okuryazarlık ve çok-disiplinli analiz becerilerinin günümüzde giderek 
daha fazla önem kazandığı tespit edilmiştir. Bu becerilerin gelişiminin, mantık eğitiminin 
içeriği ve yöntemiyle yakından ilişkili olduğu belirlenmiştir. Bu nedenle modern mantığın 
hangi temalar etrafında ve nasıl öğretildiğinin, yalnızca felsefe alanına değil, eğitim ve 
toplumsal dönüşüm alanlarına da doğrudan etki ettiği görülmüştür. Modern mantığın 
Türkiye’deki öğretim geleneğini tematik ve dönemsel açıdan incelemenin, güncel eğitsel 
ihtiyaçlarla ilişkili olarak ayrı bir önem arz ettiği anlaşılmıştır. Türkiye’de 1970’lerden 2024 
yılına kadar yayımlanmış modern mantık kitapları, kuramsal yapı, eğitsel içerik ve çağdaş 
mantık problemlerine açıklık açısından eleştirel bir biçimde değerlendirilmiştir. Elli yılı 
aşkın bir dönemi kapsayan bu inceleme, Türkiye’de modern mantık eğitiminin tarihsel 
gelişim çizgisini ortaya koymuştur. Ayrıca günümüz ihtiyaçlarına ne ölçüde karşılık 
verebildiği değerlendirilmiştir. Özellikle modal mantık, yapay zekâ, bilişsel sistemler ve 
çok-değerli mantıklar gibi güncel alanlarla kurulan ilişki düzeyi, çalışmanın merkezî 
odağını oluşturmuştur. Araştırma, nitel içerik analizi yöntemiyle yapılandırılmıştır. Bu 
bağlamda kitaplar, betimsel analiz ilkeleri doğrultusunda belirlenen bir dizi ölçüte göre 
incelenmiştir. İnceleme sürecinde, her bir eser; konu kapsamı, mantıksal sistem çeşitliliği, 
sembolik sunum düzeyi, alıştırma yapıları, kavramsal açıklık ve çağdaş temalarla (yapay 
zekâ, çok-değerli mantıklar, modalite, çıkarım sistemleri vb.) kurduğu ilişki bakımından 
sistematik olarak değerlendirilmiştir. Ayrıca kitapların eleştirel düşünme becerilerine 
yönelik doğrudan veya dolaylı katkı potansiyelleri ve içerik derinliği üzerinden analiz 
edilmiştir. Veriler, içeriksel kodlama ve karşılaştırmalı çözümleme yoluyla 
sınıflandırılmış; yöntemsel tutarlılık, kavramsal netlik ve eğitimsel yeterlik gibi başlıklar 
altında anlamlandırılmıştır. Elde edilen bulgular, erken dönem kitapların genellikle 
semantik ve sentaktik temelde ilerlediğini göstermiştir. Bu kitaplarda, önermeler ve 
niceleme mantığının ana hatlarının birbirine benzer şekilde işlendiği görülmüştür. Son 
dönemlerde bazı kitapların çağdaş temalara değinmesine rağmen bu eserlerin büyük 
ölçüde metodolojik derinlikten yoksun olduğu anlaşılmıştır. Günümüz teknolojik ve 
epistemolojik sorunlarına bütünleşmiş içerik geliştirme konusunda genel bir eksiklik 
tespit edilmiştir. Ayrıca eleştirel düşünme, modal mantık ve ispat konularına yönelik 
doğrudan ayrıntılı içeriğin çok sınırlı olduğu belirlenmiştir. Bu bildiride sunulan analiz, 



2  •  Samet Büyükada 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

hem mantık eğitimi literatürünün haritasını çıkarmış hem de gelecekte yazılacak 
kaynaklara yönelik kuramsal ve yapısal bir öneri zemini oluşturmuştur. 

Anahtar Kelimeler 
Mantık, Mantık Eğitimi, İçerik Analizi, Mantık Kitapları, Çağdaş Mantık Konuları 
 

Türü Bildiri Özeti 
Geliş Tarihi 22.05.2025 
Kabul Tarihi 04.08.2025 
Yayım Tarihi 25.08.2025 
Kategori Sanat ve Beşeri Bilimler, Felsefe - Mantık 
Araştırma Alanı Felsefe - Mantık 
Sempozyum : 
Adı 5. Türkiye Sosyal Bilimler Sempozyumu 
Web https://sempozyum.okuokut.org/tsbs 
Yer ve Tarih Ankara, Türkiye; 25-31 Ağustos 2025 
Sponsor Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi; Oku Okut Derneği 
Oturum Bilgisi 1. Oturum - 25 Ağustos 2025 Pazartesi 11.00-12.00 
Telif Hakkı © 2025 Samet Büyükada. Yazar telif hakkını elinde tutarak yayımcıya 

uygun lisans ile yayım izni vermiştir. 
Lisans CC BY-NC 4.0 
Yayımcı Oku Okut Yayınları 
Kaynak Gösterimi Büyükada, Samet. “Türkiye’de Modern Mantık Kitapları Üzerine 

Eleştirel Bir İnceleme”. 5. Türkiye Sosyal Bilimler Sempozyumu Bildiri 
Özetleri Kitabı. ed. Abdullah Demir. 1-4. Ankara: Oku Okut Yayınları, 
2025. https://doi.org/10.55709/okuokutyayinlari.82 

  



Türkiye’de Modern Mantık Kitapları Üzerine Eleştirel Bir İnceleme  •  3 
 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

A Critical Analysis of Modern Logic Textbooks in Turkey 

Samet Büyükada 
 orcid.org/0000-0003-0725-3396  busamet@gmail.com  ror.org/0468j1635 

Recep Tayyip Erdogan University, Faculty of Theology, Department of History of Philosophy, 
Rize, Türkiye 

Abstract 
Modern logic has been addressed as a discipline that represents the fundamental concepts 
of contemporary thought, beyond explaining the principles of formal reasoning. Symbolic 
structures have been examined in terms of analyzing mental processes and providing 
conceptual clarity. It has been determined that critical thinking, digital literacy, and 
multidisciplinary analytical skills are gaining increasing importance today. It has been 
established that the development of these skills is closely related to the content and 
method of logic education. Therefore, it has been observed that the themes around which 
modern logic is taught and how it is taught directly affects not only the field of philosophy 
but also education and social transformation areas. It has been understood that examining 
the teaching tradition of modern logic in Turkey from thematic and periodical 
perspectives holds particular importance in relation to current educational needs. Modern 
logic books published in Turkey from the 1970s to 2024 have been critically evaluated in 
terms of theoretical structure, educational content, and openness to contemporary logic 
problems. This examination, covering more than fifty years, has revealed the historical 
development trajectory of modern logic education in Turkey. Additionally, the extent to 
which it can meet today’s needs has been evaluated. The level of relationship established 
with current fields such as modal logic, artificial intelligence, cognitive systems, and 
many-valued logics has constituted the central focus of the study. The research has been 
structured using qualitative content analysis method. In this context, books have been 
examined according to a set of criteria determined in line with descriptive analysis 
principles. During the examination process, each work has been systematically evaluated 
in terms of subject scope, logical system diversity, symbolic presentation level, exercise 
structures, conceptual clarity, and its relationship with contemporary themes (artificial 
intelligence, many-valued logics, modality, inference systems, etc.). Additionally, the 
books have been analyzed based on their direct or indirect contribution potential to 
critical thinking skills and content depth. Data have been classified through content 
coding and comparative analysis; they have been interpreted under headings such as 
methodological consistency, conceptual clarity, and educational adequacy. The findings 
obtained have shown that early period books generally proceeded on semantic and 
syntactic foundations. In these books, it has been observed that the main outlines of 
propositional and quantification logic were processed in similar ways. Although some 
books in recent periods have addressed contemporary themes, it has been understood that 
these works largely lack methodological depth. A general deficiency has been identified in 
developing content integrated with today’s technological and epistemological problems. 
Additionally, it has been determined that direct detailed content on critical thinking, 
modal logic, and proof topics is very limited. The analysis presented in this paper has both 



4  •  Samet Büyükada 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

mapped the logic education literature and established a theoretical and structural 
foundation for future resources to be written. 

Keywords 
Logic, Logic Education, Content Analysis, Logic Books, Contemporary Issues in Logic 
 

Type Conference Proceeding Abstract 
Received 2025-05-22 
Accepted 2025-08-04 
Published 2025-08-25 
Category Art & Humanities, Philosophy - Logic 
Research Area Philosophy, Logic 
Conference : 
Title The 5th Turkish Symposium of Social Sciences 
Web https://sempozyum.okuokut.org/tsbs 
Location & Date Ankara, Türkiye; August 25-31, 2025 
Sponsor Ankara Yıldırım Beyazıt University; Oku Okut Association 
Proceeding Session Session 1 - Monday, 25 August 2025 11.00-12.00 
Copyright © 2025 Samet Büyükada. The author retains the copyright and 

provides the publisher with a proper license to publish. 
License CC BY-NC 4.0 
Publisher Oku Okut Press 
Citation Büyükada, Samet. “A Critical Analysis of Modern Logic Textbooks in 

Turkey”. The 5th Turkish Symposium of Social Sciences The Books of 
Abstracts. ed. Abdullah Demir. 1-4. Ankara: Oku Okut Press, 2025. 
https://doi.org/10.55709/okuokutyayinlari.82 



 

sempozyum.okuokut.org 
 

13  

Türkiye’deki Mantık Ders Kitaplarına Yönelik Değerlendirme 

Firdevs Seyna Yıldırım 
 orcid.org/0000-0001-9553-4555  firdevsseyna.yildirim@erdogan.edu.tr 

 ror.org/0468j1635 

Recep Tayyip Erdoğan Üniversitesi, İlahiyat Fakültesi, Mantık Anabilim Dalı, Rize, Türkiye 

Öz 
Klasik bilimler tasnifinde “alet ilmi” olarak kabul edilen mantık, bilimlere hazırlık 
mahiyetinde kabul edilen bir disiplindir. Aristoteles (öl. MÖ 322) tarafından kurulduğu 
günden bu yana mantık disiplininin tedvini için çeşitli metinler telif edilmiş ve sistematik 
bir hale getirilmiştir. Aristoteles’in mantık külliyatına dayanan ve doğru-yanlış ikiliği esas 
alan çift değerli mantık sistemi, İslam düşüncesinde özellikle Meşşâî gelenek aracılığıyla 
10. yüzyıldan itibaren varlık göstermiş; bu sistem çerçevesinde farklı okullarda çeşitli 
dönemlerde mantığın temel problemleri tartışılmış ve geliştirilmiştir. Bir kısmı günümüze 
ulaşan bu eserler üzerinden mantık tarihi ve felsefesi oluşturma çalışmaları devam 
etmektedir. Bu çalışmaların içerisinde akademik metinlerin yanı sıra ders kitapları da yer 
almaktadır. Günümüzde zorunlu eğitim dahilinde orta öğretim seviyesinde seçmeli ders 
kategorisinde haftada iki ders saati olarak yer alan “Mantık” dersi, için 1924-2009 tarihleri 
arasında toplam yedi öğretim programı oluşturulmuş ve uygulanmıştır. Bu programlarda 
kaynak olarak kullanılmak üzere akademisyenler ve öğretmenler tarafından mantık ders 
kitapları kaleme alınmıştır. Bu çalışmada 1945-2024 yılları arasında Türkiye’de 
yayımlanmış orta öğretim düzeyindeki mantık ders kitapları içerik ve yapı bakımından 
nitel içerik analizi yöntemiyle incelenmiş, eğitim politikalarındaki değişimlerin mantık 
öğretimine nasıl yansıdığı sunulmuştur. Bu doğrultuda, Milli Eğitim Bakanlığı ve bazı özel 
yayınevleri tarafından yayımlanmış toplam on iki ders kitabı üzerinden, kitapların telif 
edildikleri yıllar dikkate alınarak bahsi geçen dönemlerin eğitim politikaları, pedagojik 
yaklaşımları ve felsefi yönelimleri ile ilişkileri değerlendirilmiştir. Çalışmada ayrıca 2024 
yılı itibariyle kullanılan mantık ders kitabı ile maarif eğitim modelinin hedef ve 
kazanımları arasındaki amaç, kazanım ve içerik düzeyindeki uyum ele alınmıştır. Böylece 
Türkiye’de zorunlu eğitim kapsamındaki mantık eğitiminin tarihsel seyrine ilişkin 
bütüncül bir tablo sunularak bu alandaki dönüşümün arka planı pedagojik ve kuramsal bir 
bağlamda tartışılmıştır. 

Anahtar Kelimeler 
Mantık, Eğitim-Öğretim, Ders Kitapları, Mantık Eğitimi, Türkiye’de Ortaöğretim 
 

Türü Bildiri Özeti 
Geliş Tarihi 04.07.2025 
Kabul Tarihi 31.07.2025 
Yayım Tarihi 25.08.2025 
Kategori Sanat ve Beşeri Bilimler, Felsefe - Mantık 
Araştırma Alanı Felsefe - Mantık 
Sempozyum : 



6  •  Firdevs Seyna Yıldırım 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

Adı 5. Türkiye Sosyal Bilimler Sempozyumu 
Web https://sempozyum.okuokut.org/tsbs 
Yer ve Tarih Ankara, Türkiye; 25-31 Ağustos 2025 
Sponsor Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi; Oku Okut Derneği 
Oturum Bilgisi 1. Oturum - 25 Ağustos 2025 Pazartesi 11.00-12.00 
Telif Hakkı © 2025 Firdevs Seyna Yıldırım. Yazar telif hakkını elinde tutarak 

yayımcıya uygun lisans ile yayım izni vermiştir. 
Lisans CC BY-NC 4.0 
Yayımcı Oku Okut Yayınları 
Kaynak Gösterimi Yıldırım, Firdevs Seyna. “Türkiye’deki Mantık Ders Kitaplarına 

Yönelik Değerlendirme”. 5. Türkiye Sosyal Bilimler Sempozyumu Bildiri 
Özetleri Kitabı. ed. Abdullah Demir. 5-8. Ankara: Oku Okut Yayınları, 
2025. https://doi.org/10.55709/okuokutyayinlari.82 

  



Türkiye’deki Mantık Ders Kitaplarına Yönelik Değerlendirme  •  7 
 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

An Evaluation of Logic School Texts in Turkey 

Firdevs Seyna Yıldırım 
 orcid.org/0000-0001-9553-4555  firdevsseyna.yildirim@erdogan.edu.tr 

 ror.org/0468j1635 
Recep Tayyip Erdoğan University, Faculty of Theology, Department of Logic, Rize, Türkiye  

Abstract 
In the classical classification of sciences, logic is considered an instrumental science (ʿilm 
al-āla), serving as a preparatory discipline for other fields of knowledge. Since its 
establishment by Aristotle (d. 322 BC), numerous works have been composed for the 
systematization and transmission of the discipline of logic. The binary logic system based 
on Aristotle’s logical corpus and grounded in the true-false dichotomy became prominent 
in Islamic thought particularly through the Peripatetic tradition from 10th century 
onward. Within this framework, the fundamental problems of logic were discussed and 
developed across various schools and periods. Throughout various centuries and schools, 
key logical problems were discussed and developed, and several of the resulting works 
have survived to the present day. Based on these texts, scholarly efforts to construct a 
history and philosophy of logic continue. Among these efforts are not only academic 
studies but also textbooks intended for instructional use. Today, logic is offered as an 
elective course in secondary education within the framework of compulsory education, 
allotted two hours per week. Between 1924 and 2009, a total of seven curriculum programs 
were implemented for this course. To support these programs, logic textbooks were 
authored by both academics and schoolteachers. This study examines logic textbooks 
published in Turkey between 1945 and 2024 in terms of content and structure, using a 
qualitative content analysis method. The study aims to reveal how shifts in educational 
policy during this period were reflected in the teaching of logic. Accordingly, twelve 
textbooks published by the Ministry of National Education and various private publishers 
were analyzed, with attention paid to the political, pedagogical, and philosophical 
orientations of the respective periods in which they were written. In addition, the study 
evaluates the alignment between the logic textbook currently in use as of 2024 and the 
objectives and learning outcomes of the most recent national education model (the 
“Maarif” model). Ultimately, this research offers a comprehensive picture of the historical 
trajectory of logic education within the framework of compulsory education in Turkey and 
situates the transformations observed in a broader pedagogical and theoretical context. 

Keywords 
Logic, Education, School Texts, Logic Education, Secondary Education in Türkiye 
 

Type Conference Proceeding Abstract 
Received 2025-07-04 
Accepted 2025-07-31 
Published 2025-08-25 
Category Art & Humanities, Philosophy - Logic 



8  •  Firdevs Seyna Yıldırım 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

Research Area Philosophy, Logic 
Conference : 
Title The 5th Turkish Symposium of Social Sciences 
Web https://sempozyum.okuokut.org/tsbs 
Location & Date Ankara, Türkiye; August 25-31, 2025 
Sponsor Ankara Yıldırım Beyazıt University; Oku Okut Association 
Proceeding Session Session 1 - Monday, 25 August 2025 11.00-12.00 
Copyright © 2025 Firdevs Seyna Yıldırım. The author retains the copyright and 

provides the publisher with a proper license to publish. 
License CC BY-NC 4.0 
Publisher Oku Okut Press 
Citation Yıldırım, Firdevs Seyna. “An Evaluation of Logic School Texts in 

Turkey”. The 5th Turkish Symposium of Social Sciences The Books of 
Abstracts. ed. Abdullah Demir. 5-8. Ankara: Oku Okut Press, 2025. 
https://doi.org/10.55709/okuokutyayinlari.82 



 

sempozyum.okuokut.org 
 

17  

Olumlu Önermelerin Doğrulanması Üzerine Bir Değerlendirme 

Enver Şahin 
 orcid.org/0000-0001-6905-8671  enver.sahin@erdogan.edu.tr  ror.org/0468j1635 

Recep Tayyip Erdoğan Üniversitesi, İlahiyat Fakültesi, Mantık Anabilim Dalı, Rize, Türkiye 

Öz 
Önerme, doğruluğa veya yanlışlığa açık olan yargı bildiren ifadelerdir. Mantık disiplininde 
önermeler yapılarına göre iki ana kategoriye ayrılır: yüklemli (kategorik) ve şartlı (koşullu) 
önermeler. Yüklemli önermeler, en az iki kavramdan ya da kavramsal söz öbeğinden oluşur 
ve bu öğeler arasında bir nispet kuran “bağ” unsurunu da içerir. Şartlı önermeler ise, iki 
yüklemli önermenin bir bağ aracılığıyla ilişkilendirilmesiyle meydana gelir. Örneğin, “Her 
ne zaman güneş doğarsa gündüz olur” önerme yapısında, iki bağımsız yüklemli önerme 
koşullu bir bağ ile birleştirilmiştir. Yüklemli önermelerde konu ve yüklem ayrımı esas 
alınır. Konu, hükmün kendisine isnat edildiği unsurdur; yüklem ise o konuyla 
ilişkilendirilen niteliktir. Bu önermeler, yüklemin konuda bulunup bulunmadığına göre 
olumlu veya olumsuz olarak sınıflandırılır. Ancak bu sınıflamanın sadece yüklemle konu 
arasındaki nispetle sınırlı kalmadığı, konunun veya yüklemin varlık ya da yokluk 
bildirmesinin de belirleyici olduğu görülmektedir. Ayrıca, nispetin fiilen (bi’l-fiil) mi yoksa 
potansiyel olarak (bi’l-kuvve) mı gerçekleştiği, doğrulama süreçleri üzerinde etkili 
olmaktadır. Bu çalışmada, olumlu önermelerin mantıksal yapısı, onları olumsuz ve madûle 
(varlık bildirmeyen) önermelerden ayıran yönler ve konu-yüklem-bağ üçlüsünün kurucu 
işlevi incelenmektedir. Araştırma nitel araştırma yöntemlerinden içerik analizi tekniği ile 
yürütülmüştür. Bu bağlamda temel klasik mantık metinleri olan İbn Sînâ’nın (öl. 1037) 
Şerhu’l-İşârât ve’t-Tenbîhât, Fahreddin er-Râzî’nin (öl. 1210) el-Mülahhas fi’l-mantık ve’l-
hikme, el-Hûnecî’nin (öl. 1428) Keşfu’l-esrâr an Gavâmizi’l-efkâr, Esîrüddin el-Ebherî’nin 
(öl. 1265) Keşfu’l-Hakâik fî Tahrîri’d-Dekâik, Necmüddin el-Kâtibî’nin (öl. 1277) Câmiu’d-
Dekâik fî Keşfi’l-Hakâik, Sirâceddin el-Urmevî’nin (öl. 1283) Beyânu’l-hak ve Kutbuddin er-
Râzî’nin (öl. 1365) Levâmiu’l-Esrâr fî Şerhi Metâlii’l-Envâr adlı eserleri mukayeseli bir 
şekilde analiz edilmiştir. Bu metinlerden hareketle, klasik mantık literatüründe sıklıkla 
ihmal edilen, olumlu önermelerin linguistik semantik ve ontolojik açıdan olumlu olma 
kriterleri değerlendirilmiştir. Bu doğrultuda “Olumlu ve olumsuz önermeler sadece dilsel 
yapıda olumlu veya olumsuz olarak gözüken önermeler midir? Olumlu önermeler ontolojik 
açıdan konularının varlığının sadece dış dünyada mevcut olduğu önermeler midir? Şayet 
öyle ise konularının varlığı dış dünyada olmayan ama dilsel açıdan olumlu görünen 
önermelerin durumları ne olacaktır? Semantik olarak anlamsız olan önermeler olumsuz 
önermeler kategorisi içerisinde değerlendirilebilir mi?” sorularına cevap aranmaktadır. 
Çalışma, sadece olumlu önermenin yapısını açıklamakla kalmamakta, aynı zamanda 
olumlu, olumsuz ve madûle önerme ayrımının dilsel ve kavramsal zeminine yönelik 
sistematik bir çözümleme sunmaktadır. Bu yönüyle, hem klasik mantığın iç tutarlılığına 
hem de güncel mantıksal anlam kuramlarına yönelik tarihsel-felsefî bir katkı 
sağlamaktadır. Ayrıca İslam düşüncesi geleneğindeki önermeler meselesine ilişkin kavram 



10  •  Enver Şahin 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

analizlerinin, çağdaş mantık tartışmalarına nasıl dâhil edilebileceğine dair teorik bir 
açılımı mümkün kılmaktadır. 

Anahtar Kelimeler 
Mantık, Önerme, Yüklemli Önerme, Doğrulanma, Konu 
 

Türü Bildiri Özeti 
Geliş Tarihi 27.05.2025 
Kabul Tarihi 03.08.2025 
Yayım Tarihi 25.08.2025 
Kategori Sanat ve Beşeri Bilimler, Felsefe - Mantık 
Araştırma Alanı Felsefe - Mantık 
Sempozyum : 
Adı 5. Türkiye Sosyal Bilimler Sempozyumu 
Web https://sempozyum.okuokut.org/tsbs 
Yer ve Tarih Ankara, Türkiye; 25-31 Ağustos 2025 
Sponsor Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi; Oku Okut Derneği 
Oturum Bilgisi 1. Oturum - 25 Ağustos 2025 Pazartesi 11.00-12.00 
Telif Hakkı © 2025 Enver Şahin. Yazar telif hakkını elinde tutarak yayımcıya 

uygun lisans ile yayım izni vermiştir. 
Lisans CC BY-NC 4.0 
Yayımcı Oku Okut Yayınları 
Kaynak Gösterimi Şahin, Enver. “Olumlu Önermelerin Doğrulanması Üzerine Bir 

Değerlendirme”. 5. Türkiye Sosyal Bilimler Sempozyumu Bildiri Özetleri 
Kitabı. ed. Abdullah Demir. 1-4. Ankara: Oku Okut Yayınları, 2025. 
https://doi.org/10.55709/okuokutyayinlari.82 

  



Olumlu Önermelerin Doğrulanması Üzerine Bir Değerlendirme  •  11 
 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

On the Verification of Affirmative Statements: A Logical Analysis 
Enver Şahin 

 orcid.org/0000-0001-6905-8671  enver.sahin@erdogan.edu.tr  ror.org/0468j1635 
Recep Tayyip Erdoğan University, Faculty of Theology, Department of Logic, Rize, Türkiye  

Abstract 
A proposition is a statement that expresses a judgment and can be either true or false. 
Propositions are divided into two basic categories based on their structure: categorical and 
conditional. Categorical propositions consist of at least two concepts or conceptual 
phrases, and include a “copula” that connects these parts. Conditional propositions are 
formed by relating two categorical propositions through a conjunction. As an example, the 
proposition ‘Whenever the sun rises, it becomes daytime’ exemplifies how two 
independent predications are linked through a conditional connective element. The 
distinction between subject and predicate fundamental in categorical propositions. The 
subject is the element to which the judgement is predicated itself, and the predicate is the 
quality ascribed to the subject. These propositions are categorized as affirmative and 
negative depending on whether the predicate exists in the subject or not. However, in this 
classification, not only the connection between the subject predicate, but also the 
existence or non-existence of the subject or predicate is decisive. Moreover whether the 
connection is actual (bi’l-fiil) or potential (bi’l-kuvve) has a significant impact on the 
verification processes. This study examines the logical structure of affirmative 
propositions, their distinguishing features from negative and “ma’dūla” (non-existential) 
propositions, and the constitutive function of the subject-predicate-copula triad. 
Employing the qualitative research method of content analysis, the study comparatively 
analyzes key classical logical texts, including: Avicenna’s Sharḥ al-Ishārāt wa’l-Tanbīhāt, 
Fakhr al-Dīn al-Rāzī’s al-Mulakhkhaṣ fī al-Manṭiq wa’l-Ḥikma, al-Khūnajī’s Kashf al-Asrār 
ʿan Ghawāmiḍ al-Afkār, al-Abharī’s Kashf al-Ḥaqāʾiq fī Taḥrīr al-Daqāʾiq, al-Kātibī’s Jāmiʿ 
al-Daqāʾiq fī Kashf al-Ḥaqāʾiq, al-Urmawī’s Bayān al-Ḥaqq, and Quṭb al-Dīn al-Rāzī’s 
Lawāmiʿ al-Asrār fī Sharḥ Maṭāliʿ al-Anwār. Drawing from these texts, the study evaluates 
the often-overlooked criteria of affirmativeness in classical logical literature from both 
linguistic-semantic and ontological perspectives. Accordingly, the study seeks to answer 
the following questions: Are affirmative and negative propositions merely those that 
appear linguistically affirmative or negative? Are affirmative propositions ontologically 
limited to subjects whose existence is evident in the external world? If so, what is the status 
of propositions that are linguistically affirmative but whose subjects do not exist 
externally? Can propositions that are semantically meaningless be classified as negative 
propositions? This research not only explicates the structure of affirmative propositions 
but also offers a systematic analysis of the linguistic and conceptual foundations of the 
distinction among affirmative, negative, and ma’dūla propositions. In this respect, it 
contributes both to the internal coherence of classical logic and to contemporary theories 
of logical meaning. Moreover, it provides a theoretical framework for integrating concept 



12  •  Enver Şahin 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

analyses from the Islamic intellectual tradition concerning propositions into modern 
logical discussions. 

Keywords 
Logic, Preposition, Categorical Preposition, Verification, Subject 
 

Type Conference Proceeding Abstract 
Received 2025-05-27 
Accepted 2025-08-03 
Published 2025-08-25 
Category Art & Humanities, Philosophy - Logic 
Research Area Philosophy, Logic 
Conference : 
Title The 5th Turkish Symposium of Social Sciences 
Web https://sempozyum.okuokut.org/tsbs 
Location & Date Ankara, Türkiye; August 25-31, 2025 
Sponsor Ankara Yıldırım Beyazıt University; Oku Okut Association 
Proceeding Session Session 1 - Monday, 25 August 2025 11.00-12.00 
Copyright © 2025 Enver Şahin. The author retains the copyright and provides 

the publisher with a proper license to publish. 
License CC BY-NC 4.0 
Publisher Oku Okut Press 
Citation Şahin, Enver. “On the Verification of Affirmative Statements: A 

Logical Analysis”. The 5th Turkish Symposium of Social Sciences The 
Books of Abstracts. ed. Abdullah Demir. 1-4. Ankara: Oku Okut Press, 
2025. https://doi.org/10.55709/okuokutyayinlari.82 



 

sempozyum.okuokut.org 
 

21  

İbn Sînâ’nın Kasîdetü’l-‘Ayniyye Risalesi Bağlamında Şerh Haşiye 
Geleneğini Yorumlamak 

İrfan Karadeniz 
 orcid.org/0000-0003-2126-8973  irfan.karadeniz@erdogan.edu.tr  ror.org/0468j1635 

Recep Tayyip Erdoğan Üniversitesi, İlahiyat Fakültesi, Felsefe ve Din Bilimleri Anabilim Dalı, 
Rize, Türkiye 

Öz 
Bu çalışma, İslam Felsefesi tarihinin oryantalist literatürde sıkça maruz kaldığı özgünlük 
tartışmalarını ve bununla bağlantılı olarak bir tür tahkir ve töhmet dilini eleştirel bir 
çerçevede ele almaktadır. Ayrıca bu ithamları çürütebilmenin ilmî usûlünün, birincil ve 
ikincil kaynakların birlikte ve doğrudan analiz edilmesi gerektiği tezini savunmaktadır. 
İslam düşüncesinde metin geleneğinin en önemli unsurlarından biri olan şerh-haşiye türü 
metinler, sadece bir yorum geleneği değil, aynı zamanda düşüncenin Horasan, Kahire, 
Şam, Endülüs, Bağdat, Semerkand, Necef, İstanbul, Erzurum, Kastamonu gibi farklı 
mekanlardaki dolaşımını yeni bağlamlarda yeniden üretilişini ve farklı ilmi muhitlerde 
nasıl tahkim edildiğini gösteren önemli birer kanıttır. Bu bağlamda, İbn Sînâ’nın 
Kasîdetü’l-Ayniyye (ve bazı nüshalarda Kasîdetü’r-Rûh, Kasîdetü’l-Verâkiye, Kasîdetü’n-
Nefsiyye, Rûhâniyye gibi isimlerle kaydedilen) risalesi, hem içerik hem de şerh-haşiye 
literatürü açısından örnek bir metin olarak ele alınmaktadır. Çalışmada, risalenin mevcut 
yazmaları farklı kütüphane kataloglarından tespit edilerek, her bir yazmanın künye 
bilgileri, müellif veya müstensih nisbetleri, istinsah tarihleri ve ilk satırları (incipit) 
karşılaştırmalı şekilde izah edilmiştir. Böylece metnin zamansal ve mekânsal dolaşımı 
sistematik olarak izlenebilmiştir. Araştırmanın yöntemi, şerh ve haşiye geleneğinin İslam 
Felsefesinin sürekliliğindeki rolünü göstermek amacıyla sistematik literatür analizi 
yaklaşımına dayandırılmaktadır. Bu yöntem, birincil yazma kaynaklarını hem içerik 
düzeyinde hem de metin tenkidi perspektifiyle incelerken, aynı zamanda modern ikincil 
literatürdeki tartışmaları da kapsamlı biçimde ele almaktadır. Bu sayede, Kasîdetü’l-
Ayniyye risalesinin şerh ve haşiye geleneği içinde nasıl yer bulduğu, bu metinlerin hangi 
coğrafyalarda istinsah edildiği, kimler tarafından şerh ve haşiye edildiği sorularına cevap 
aranmıştır. İslam Felsefesinin özgünlüğüne dair ithamlara karşı bu metinlerin bizzat 
konuşturulması yoluyla güçlü bir akademik zemin oluşturulmuştur. Böylece, metinlerin 
yüzyıllar boyunca devam ettirdikleri ilmi miras ve bunların düşünce dünyasında nasıl bir 
süreklilik sağladığı gösterilmeye çalışılmıştır. 

Anahtar Kelimeler 
İslam Felsefesi, İslam Felsefesi Tarihi, İbn Sîna, Kasîdetü’l-’Ayniyye, Şerh, Haşiye 
 

Türü Bildiri Özeti 
Geliş Tarihi 02.07.2025 
Kabul Tarihi 21.07.2025 
Yayım Tarihi 25.08.2025 



14  •  İrfan Karadeniz 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

Kategori Sanat ve Beşeri Bilimler, Felsefe - Mantık 
Araştırma Alanı İslam Felsefesi 
Sempozyum : 
Adı 5. Türkiye Sosyal Bilimler Sempozyumu 
Web https://sempozyum.okuokut.org/tsbs 
Yer ve Tarih Ankara, Türkiye; 25-31 Ağustos 2025 
Sponsor Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi; Oku Okut Derneği 
Oturum Bilgisi 2. Oturum - 25 Ağustos 2025 Pazartesi 13.00-14.00 
Telif Hakkı © 2025 İrfan Karadeniz. Yazar telif hakkını elinde tutarak yayımcıya 

uygun lisans ile yayım izni vermiştir. 
Lisans CC BY-NC 4.0 
Yayımcı Oku Okut Yayınları 
Kaynak Gösterimi Karadeniz, İrfan. “İbn Sînâ’nın Kasîdetü’l-‘Ayniyye Risalesi 

Bağlamında Şerh Haşiye Geleneğini Yorumlamak”. 5. Türkiye Sosyal 
Bilimler Sempozyumu Bildiri Özetleri Kitabı. ed. Abdullah Demir. 13-16. 
Ankara: Oku Okut Yayınları, 2025. 
https://doi.org/10.55709/okuokutyayinlari.82 

  



İbn Sînâ’nın Kasîdetü’l-‘Ayniyye Risalesi Bağlamında Şerh Haşiye Geleneğini Yorumlamak  •  15 
 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

Interpreting the Commentary and Gloss Tradition in the Context of 
Avicenna’s Qaṣīdat al-ʿAyniyya 

İrfan Karadeniz 
 orcid.org/0000-0003-2126-8973  irfan.karadeniz@erdogan.edu.tr  ror.org/0468j1635 

Recep Tayyip Erdoğan University, Faculty of Theology, Department of Philosophy and Religious 
Studies, Rize, Türkiye 

Abstract 
This study critically addresses the debates on the originality of the history of Islamic 
philosophy, which has frequently been exposed to orientalist discourse and, in connection 
with this, to a language of denigration and suspicion. Moreover, it argues that the proper 
scholarly method to refute these claims is to conduct a direct and combined analysis of 
primary and secondary sources. Within Islamic thought, commentary (sharḥ) and gloss 
(ḥāshiya) texts constitute one of the most important aspects of the manuscript tradition. 
They represent not only a commentary tradition, but also serve as an epistemic body of 
evidence showing how philosophical ideas circulated across different locales, including 
Khurāsān, Cairo, Damascus, al-Andalus, Baghdad, Samarqand, Najaf, Istanbul, Erzurum, 
and Kastamonu, were reproduced in new contexts, and consolidated in various intellectual 
settings. In this context, Avicenna’s Qaṣīdat al-ʿAyniyya (which appears in some 
manuscript copies under titles such as Qaṣīdat al-Rūḥ, Qaṣīdat al-Waraqiyya, Qaṣīdat al-
Nafsiyya, or Rūḥāniyya) has been taken as an exemplary text in terms of both its content 
and its position within the commentary-gloss tradition. In this study, the existing 
manuscripts of the Qaṣīdat al-ʿAyniyya have been identified through different library 
catalogues. For each manuscript, bibliographic details, author or copyist attributions 
(nisba), dates of transcription (istinsākh), and the opening lines (incipit) have been 
compared and determined. In this way, the temporal and geographical circulation of the 
text has been systematically traced and demonstrated. The methodology of the research 
is based on a systematic literature analysis approach in order to show the role of the 
commentary and gloss tradition in ensuring intellectual continuity. This approach 
examines primary manuscript sources both in terms of their content and from a textual 
criticism perspective, while also comprehensively evaluating the debates in modern 
secondary literature. As a result, answers have been provided to questions regarding how 
the Qaṣīdat al-ʿAyniyya found its place within the commentary and gloss tradition, in 
which regions these manuscripts were copied (istinsākh), and by whom they were 
commented on and annotated. Against the accusations concerning the lack of originality 
in Islamic philosophy, a strong academic foundation has thus been established by allowing 
these texts to ‘speak for themselves’. In this way, the intellectual trajectories sustained by 



16  •  İrfan Karadeniz 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

these texts over centuries and how these trajectories provided continuity within the 
philosophical sphere have been clearly revealed. 

Keywords 
Islamic Philosophy, History of Islamic Philosophy, Avicenna, Qaṣīdat al-ʿAyniyya, 
Commentary, Gloss 
 

Type Conference Proceeding Abstract 
Received 2025-07-02 
Accepted 2025-07-21 
Published 2025-08-25 
Category Art & Humanities, Philosophy - Logic 
Research Area Religious Studies, Islamic Philosophy 
Conference : 
Title The 5th Turkish Symposium of Social Sciences 
Web https://sempozyum.okuokut.org/tsbs 
Location & Date Ankara, Türkiye; August 25-31, 2025 
Sponsor Ankara Yıldırım Beyazıt University; Oku Okut Association 
Proceeding Session Session 2 - Monday, 25 August 2025 13.00-14.00 
Copyright © 2025 İrfan Karadeniz. The author retains the copyright and 

provides the publisher with a proper license to publish. 
License CC BY-NC 4.0 
Publisher Oku Okut Press 
Citation Karadeniz, İrfan. “Interpreting the Commentary and Gloss 

Tradition in the Context of Avicenna’s Qaṣīdat al-ʿAyniyya”. The 5th 
Turkish Symposium of Social Sciences The Books of Abstracts. ed. 
Abdullah Demir. 13-16. Ankara: Oku Okut Press, 2025. 
https://doi.org/10.55709/okuokutyayinlari.82 



 

sempozyum.okuokut.org 
 

25  

Fârâbî’de Hayal Gücü ve Vahiy 

Ali Bedel 
 orcid.org/0000-0002-9577-5778  alibedel74@gmail.com  ror.org/007x4cq57 

Diyanet işleri Başkanlığı, Türkiye 

Öz 
Bu çalışmada Fârâbî’nin nebevî vahiy teorisinin bileşenleri durumundaki hayal gücü- 
peygamber-vahiy ve halk ilişkisinin ortaya çıkarılması amaçlanmaktadır. Çalışma 
Fârâbî’nin nübüvvet ve vahiyle ilgili eserleri üzerinde yapılan analiz ve yorumlama 
yöntemlerini kullanmaktadır. İslam Felsefesinin kurucu filozofu Fârâbî insan psikolojisinin 
temel güçlerinden biri olan mütehayyile gücünün vahyin alınması ve halka aktarılması 
noktasındaki işlevini aklî bir izah olarak ortaya koymuş ve ilâhî bilginin halkın anlayış 
düzeyine uyarlanmasında hayal gücünün önemini savunmuştur. Bu iddiasıyla Fârâbî İslam 
Felsefesinde nebevî vahyi insanın psikolojik güçlerinden birine dayandırarak açıklayan ilk 
filozof olma özelliğini taşır. Onun bu temellendirmesinin etkileri hem İslam Felsefesinde, 
hem de Avrupa felsefesinde görülebilmektedir. Fârâbî’ye göre vahyin peygamber 
tarafından alınmasında ve yorumlanmasında akıl gücü kadar mütehayyile gücü de önem 
taşımaktadır. Bunun sebebi avamın yani halkın burhanî ispatlardan çok iknaî ispatlarla 
hayatına yön verebilmesidir. Teoriye göre felsefenin metafizik ve kozmolojiyle ilgili 
bilgileri, halka peygamber tarafından bir takım teşbih ve benzetmelerle öğretilir. Fârâbî 
bunların neler olduğunu dinin inanılması gereken görüşler kısmında açıklanmıştır. Buna 
ek olarak halkın erdemli bir toplum oluşturması için gereken inançlar ve fiiller peygamber 
tarafından yasalar şeklinde uygulanacaktır. Fârâbî ilgili konuları da dinin iradî ve fiilî 
konularında açıklamıştır. Peygamber burhanî ispatları halk için iknaî ispatlara 
dönüştürecektir. Aksi halde halk hiçbir zaman erdemli toplumun sahip olması gereken 
görüşler ve fiillere ikna olmayacak, gerçek mutluluktan uzak bir hayat sürecektir. Bunu 
engellemek için filozofun müstefad akılla ulaşmış olduğu tüm burhanî teorik ve pratik 
bilgilerin halka iknaî yöntemle öğretilmesi gerekmektedir. Bu konularla ilgili hem 
kanunlar şeklinde hem de eğitim ve öğretim programı halinde halkın mutluluk yoluna 
adaptasyonu sağlanmalıdır. Bu adaptasyonu sağlayacak ise peygamberin hem akıl hem de 
mütehayyile gücüdür. Bu sebeple peygamberler çok yüksek mütehayyile gücüne sahiptir. 

Anahtar Kelimeler 
İslam Felsefesi, Fârâbî, Hayal Gücü, Nübüvvet, Vahiy 

Etik Beyan 
Bu bildiri, Prof. Dr. Kamil Sarıtaş’ın danışmanlığında 2025 yılında tamamlanan “Fârâbî ve 
Spinoza’da Nübüvvet” başlıklı doktora tezinden üretilmiştir (Eskişehir: Eskişehir 
Osmangazi Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2025). 
 

Türü Bildiri Özeti 
Geliş Tarihi 28.07.2025 



18  •  Ali Bedel 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

Kabul Tarihi 31.07.2025 
Yayım Tarihi 25.08.2025 
Kategori Sanat ve Beşeri Bilimler, Felsefe - Mantık 
Araştırma Alanı İslam Felsefesi 
Sempozyum : 
Adı 5. Türkiye Sosyal Bilimler Sempozyumu 
Web https://sempozyum.okuokut.org/tsbs 
Yer ve Tarih Ankara, Türkiye; 25-31 Ağustos 2025 
Sponsor Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi; Oku Okut Derneği 
Oturum Bilgisi 2. Oturum - 25 Ağustos 2025 Pazartesi 13.00-14.00 
Telif Hakkı © 2025 Ali Bedel. Yazar telif hakkını elinde tutarak yayımcıya uygun 

lisans ile yayım izni vermiştir. 
Lisans CC BY-NC 4.0 
Yayımcı Oku Okut Yayınları 
Kaynak Gösterimi Bedel, Ali. “Fârâbî’de Hayal Gücü ve Vahiy”. 5. Türkiye Sosyal Bilimler 

Sempozyumu Bildiri Özetleri Kitabı. ed. Abdullah Demir. 17-20. Ankara: 
Oku Okut Yayınları, 2025. 
https://doi.org/10.55709/okuokutyayinlari.82 

  



Fârâbî’de Hayal Gücü ve Vahiy  •  19 
 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

Imagination and Revelation in Al-Fārābī 
Ali Bedel 

 orcid.org/0000-0002-9577-5778  alibedel74@gmail.com  ror.org/007x4cq57 
Presidency of Religious Affairs, Türkiye 

Abstract 
This study aims to explore the relationship between imagination, the prophet, revelation, 
and the public, which are components of al-Fārābī ‘s theory of prophetic revelation. The 
study utilizes methods of analysis and interpretation of Farabi’s works on prophethood 
and revelation. Al-Fārābī, the founding philosopher of Islamic philosophy, presented a 
rational explanation for the function of the power of imagination, one of the fundamental 
forces of human psychology, in the reception and transmission of revelation to the public, 
and he defended the importance of imagination in adapting divine knowledge to the 
public’s understanding. With this assertion, al-Fārābī holds the distinction of being the 
first philosopher in Islamic philosophy to explain prophetic revelation by basing it on one 
of human psychological strengths. The influence of this foundation can be seen in both 
Islamic and European philosophy. According to al-Fārābī, the power of imagination is as 
important as the power of reason in the prophet’s reception and interpretation of 
revelation. This is because the common people, in other words, can guide their lives 
through persuasive arguments rather than demonstrative proofs. According to the theory, 
philosophical knowledge related to metaphysics and cosmology is taught to the people by 
the prophet through a series of metaphors and analogies. Al-Fārābī explains these in the 
section on the tenets of religion that must be believed. Furthermore, the beliefs and 
actions necessary for the people to create a virtuous society will be implemented by the 
prophet in the form of laws. Al-Fārābī also explained relevant issues regarding the 
voluntary and practical aspects of religion. The Prophet will transform demonstrative 
proof into persuasive proof for the people. Otherwise, the people will never be convinced 
of the views and actions required of a virtuous society and will live a life devoid of true 
happiness. To prevent this, all the demonstrative theoretical and practical knowledge 
acquired by the philosopher through his equitable reason must be taught to the people 
through persuasive methods. These topics should be addressed both in the form of laws 
and educational programs to ensure the public’s adaptation to the path of happiness. This 
research aims to uncover al-Fārābī’s thoughts on prophetic revelation and the relationship 
between imagination, the Prophet, revelation, and the people. The prophet’s intellect and 



20  •  Ali Bedel 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

imagination are what will enable this adaptation. Therefore, prophets must possess very 
high imagination. 

Keywords 
Islamic Philosophy, al-Fārābī, Imagination, Prophethood, Revelation 

Ethical Statement 
This study is derived from the doctoral dissertation titled “Prophecy in Al-Fārābī and 
Spinoza”, completed under the supervision of Prof. Dr. Kamil Sarıtaş in 2025 (Eskişehir: 
Eskişehir Osmangazi University, Institute of Social Sciences, Doctoral Dissertation, 2025). 
 

Type Conference Proceeding Abstract 
Received 2025-07-28 
Accepted 2025-07-31 
Published 2025-08-25 
Category Art & Humanities, Philosophy - Logic 
Research Area Religious Studies, Islamic Philosophy 
Conference : 
Title The 5th Turkish Symposium of Social Sciences 
Web https://sempozyum.okuokut.org/tsbs 
Location & Date Ankara, Türkiye; August 25-31, 2025 
Sponsor Ankara Yıldırım Beyazıt University; Oku Okut Association 
Proceeding Session Session 2 - Monday, 25 August 2025 13.00-14.00 
Copyright © 2025 Ali Bedel. The author retains the copyright and provides the 

publisher with a proper license to publish. 
License CC BY-NC 4.0 
Publisher Oku Okut Press 
Citation Bedel, Ali. “Imagination and Revelation in Al-Fārābī”. The 5th 

Turkish Symposium of Social Sciences The Books of Abstracts. ed. 
Abdullah Demir. 17-20. Ankara: Oku Okut Press, 2025. 
https://doi.org/10.55709/okuokutyayinlari.82 



 

sempozyum.okuokut.org 
 

29  

Aristoteles ve İbn Sînâ’daki Cevher Tarifi ve Kısımlarına Dair Bazı 
Çözümlemeler 

Ömer Ali Yıldırım 
 orcid.org/0000-0003-3925-2275  yildirimomerali@gmail.com  ror.org/045hgzm75 

Selçuk Üniversitesi, İlahiyat Fakültesi, İslam Felsefesi Anabilim Dalı, Konya, Türkiye  

Öz 
Aristoteles’ten miras olarak gelen cevher ve araz teorisi klasik dönem felsefe tarihinin en 
önemli konularındandır. Teorinin hem fizik hem de metafizik alanında önemli uzanımları 
bulunur. Teorisinin bu alanlardaki etkisi sadece farklı sorunlar bağlamında gündeme gelen 
bir uzantı olması değil, fizik ve metafiziğin kurgusunda karşılaşılan en önemli teorilerden 
olması yönüyledir. Bunların yanı sıra cevher araz teorisi aynı zamanda mantık ilminin de 
önemli bir konusudur. Özellikle kategoriler konusuyla birlikte gündeme gelir. Bu teori 
İslam düşüncesi içerisinde de ilk dönemlerden itibaren gerek filozoflar gerekse de 
kelamcılar tarafından kullanılmış ve her iki ekolde kullanımı ve etki alanı farklı olmuştur. 
Cevherin hem anlaşılması ve tanımlanması hem de cevherle ilgili araza önceliği, arazın 
arazda bulunması, Tanrı’ya cevher denilmesi gibi alt meselelerde her iki ekolün ciddi 
anlamda farklılaştığı görülmektedir. Cevher – araz teorisi Aristoteles’e kadar geri gitmekle 
birlikte bu kavramın Aristoteles’teki karşılığı ve anlamı konusu net değildir. Bu durum 
sonraki dönemlerde filozofları ciddi anlamda meşgul etmiştir. İslam dünyasının önde 
gelen filozoflarından olan İbn Sînâ’nın eserlerinde ise bu kavramın şarihler eliyle de 
gündeme getirilip tartışılan sorunlarına yönelik çözümlerler teorinin daha belirgin ve açık 
bir anlam kazandığı görülmektedir. Bu çalışmada İbn Sînâ’nın cevher kavramını 
tanımlaması, kullanılması ve süregelen cevher tarifine yaptığı ekleme ve cevherlerin 
sıralandırılması gibi sorunlar ele alınarak filozofun Aristoteles’ten farklılaştığı bazı 
noktalar öne çıkarılmaya gayret edildi. Bu bağlamda İbn Sînâ’nın eş-Şifâ: Metafizik ve eş-
Şifâ: Kategoriler eserleri ile Aristoteles’in Metafizik ve Kategoriler eserleri öncelikli 
müracaat kaynakları oldu. Zaman zaman İbn Sînâ’nın konu ve meselelerle ilgili 
görüşleriyle Simplicius gibi bazı Aristoteles şarihleri ile Plotinus ve Porphyry gibi 
filozofların görüşleri arasında süreklilik ve farklılığa da gönderme yapıldı. Cevherin 
tarifine yapılan “a’yânda bulunduğunda” ibaresinin hem mahiyet olarak cevheri anlama 
noktasında hem de birinci ve ikinci cevherler şeklindeki sıralamanın doğru anlaşılıp doğru 
yapılmasıyla ilgili olduğu ortaya konulmaya çalışıldı. Cevherin tarifindeki “bir konuda 
bulunmayan” ifadesine eklenen “asla” kavramının ise cevherin mahiyetinin değişken 
olmadığı, bir yerde cevher olarak bulunanın başka bir yerde araz olarak bulunmasının 
kabul edilemezliğiyle ilgili olduğuna işaret edildi. Aristotelesçi birinci ve ikinci cevher 
ayrımının sorun görüldüğü bu ayrımının duyusal olanı önceleyen bir kriterden hareket 
ettiği ve bu sorunu aşma için “önce” olma ile “layık olma” arasında ayrıma gidildiği 



22  •  Ömer Ali Yıldırım 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

gösterildi. İbn Sînâ’nın cevher anlayışında ise önceliğin mahiyetler ve aklî cevherlere 
verildiği ortaya konulmaya çalışıldı. 

Anahtar Kelimeler 
İslam Felsefesi, Cevher, İbn Sînâ, Aristoteles, Mahiyet, Cevherlerin Sıralanması, Önce Olma, 
Layık Olma 

Etik Beyan 
Bu çalışmanın alt yapısının oluşturulması ve hazırlanması noktasında 2219 kapsamında 
sağladığı destekten dolayı TÜBİTAK’a teşekkürlerimi sunarım. 
 

Türü Bildiri Özeti 
Geliş Tarihi 31.07.2025 
Kabul Tarihi 07.08.2025 
Yayım Tarihi 25.08.2025 
Kategori Sanat ve Beşeri Bilimler, Felsefe - Mantık 
Araştırma Alanı İslam Felsefesi 
Sempozyum : 
Adı 5. Türkiye Sosyal Bilimler Sempozyumu 
Web https://sempozyum.okuokut.org/tsbs 
Yer ve Tarih Ankara, Türkiye; 25-31 Ağustos 2025 
Sponsor Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi; Oku Okut Derneği 
Oturum Bilgisi 2. Oturum - 25 Ağustos 2025 Pazartesi 13.00-14.00 
Telif Hakkı © 2025 Ömer Ali Yıldırım. Yazar telif hakkını elinde tutarak 

yayımcıya uygun lisans ile yayım izni vermiştir. 
Lisans CC BY-NC 4.0 
Yayımcı Oku Okut Yayınları 
Kaynak Gösterimi Yıldırım, Ömer Ali. “Aristoteles ve İbn Sînâ’daki Cevher Tarifi ve 

Kısımlarına Dair Bazı Çözümlemeler”. 5. Türkiye Sosyal Bilimler 
Sempozyumu Bildiri Özetleri Kitabı. ed. Abdullah Demir. 21-24. Ankara: 
Oku Okut Yayınları, 2025. 
https://doi.org/10.55709/okuokutyayinlari.82 

  



Aristoteles ve İbn Sînâ’daki Cevher Tarifi ve Kısımlarına Dair Bazı Çözümlemeler  •  23 
 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

Some Analyses about the Definition of Substance and Its Parts in 
Aristotle and Ibn Sīnā 

Ömer Ali Yıldırım 
 orcid.org/0000-0003-3925-2275  yildirimomerali@gmail.com  ror.org/045hgzm75 

Selçuk University, Faculty of Theology, Department of Islamic Philosophy, Konya, Türkiye  

Abstract 
The theory of substance and accident, which was inherited from Aristotle, is one of the 
most significant topics in the history of classical philosophy. It has significant implications 
in both the physical and metaphysical fields. Its influence in these fields is not merely an 
extension arising in the context of different problems; rather, it is one of the most 
significant theories in the development of physics and metaphysics. Furthermore, the 
theory of substance and accident is also a key subject in logic. It is particularly relevant in 
the context of categories. Both philosophers and theologians in Islamic thought have used 
this theory since its inception, and its application and sphere of influence have differed 
between the two schools. They differ significantly on sub-issues such as the understanding 
and definition of substance, the priority of accident over substance, the existence of 
accident in accident, and the designation of God as substance. Although the essence-
attribute theory dates back to Aristotle, the meaning of this concept in his work is unclear. 
This ambiguity has preoccupied subsequent philosophers. In the works of Ibn Sina, one of 
the Islamic world’s leading philosophers, the theory is seen to have gained a clearer and 
more explicit meaning through commentators’ solutions to the problems raised by this 
concept. This study examines Ibn Sina’s definition of substance and how he used the 
concept, as well as his contributions to existing definitions and classifications of 
substances. It highlights areas in which the philosopher’s views differed from those of 
Aristotle. In this context, Ibn Sina’s work Al-Shifa: Metaphysics and al-Shifa: Categories, 
alongside Aristotle’s Metaphysics and Categories, became the primary sources of 
reference. References were occasionally made to the similarities and differences between 
Ibn Sina’s views on various topics and issues, and the views of certain Aristotelian 
commentators, such as Simplicius, and philosophers, such as Plotinus and Porphyry. The 
aim is to demonstrate that the phrase ‘when found in a’yan’ added to the definition of 
substance is related to understanding substance in terms of its essence, as well as correctly 
understanding and applying the classification into first and second substances. It is also 
demonstrated that the concept of ‘never’ added to the phrase ‘not found in a subject’ in 
the definition of substance refers to the immutability of substance’s nature and the 
unacceptability of what is found as substance in one place being found as an accident in 
another. The Aristotelian distinction between first and second substances is problematic 
because it prioritises the sensory. To overcome this, a distinction is made between 



24  •  Ömer Ali Yıldırım 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

‘priority’ and ‘worthiness’. Furthermore, it is demonstrated that, in Ibn Sina’s 
understanding of substance, priority is given to essences and rational substances. 

Keywords 
Islamic Philosophy, Substance, Ibn Sīnā, Aristotle, Essence, The Ordiring of Subcstances, 
State, Place, Precedence, Worthiness 

Ethical Statement 
I would like to express my respect and gratitude to TÜBİTAK for the support it provided 
under the 2219 programme in establishing and preparing the infrastructure for this study. 
 

Type Conference Proceeding Abstract 
Received 2025-07-31 
Accepted 2025-08-07 
Published 2025-08-25 
Category Art & Humanities, Philosophy - Logic 
Research Area Religious Studies, Islamic Philosophy 
Conference : 
Title The 5th Turkish Symposium of Social Sciences 
Web https://sempozyum.okuokut.org/tsbs 
Location & Date Ankara, Türkiye; August 25-31, 2025 
Sponsor Ankara Yıldırım Beyazıt University; Oku Okut Association 
Proceeding Session Session 2 - Monday, 25 August 2025 13.00-14.00 
Copyright © 2025 Ömer Ali Yıldırım. The author retains the copyright and 

provides the publisher with a proper license to publish. 
License CC BY-NC 4.0 
Publisher Oku Okut Press 
Citation Yıldırım, Ömer Ali. “Some Analyses about the Definition of 

Substance and Its Parts in Aristotle and Ibn Sīnā”. The 5th Turkish 
Symposium of Social Sciences The Books of Abstracts. ed. Abdullah 
Demir. 21-24. Ankara: Oku Okut Press, 2025. 
https://doi.org/10.55709/okuokutyayinlari.82 



 

sempozyum.okuokut.org 
 

33  

Doğa Felsefesi Açısından Âlemin Yaratılmışlığı: Platon ve Kindî 
Örneği 

Miyase Savuran 
 orcid.org/0009-0000-1001-2070  myssavuran@gmail.com  ror.org/01dzjez04 

Eskişehir Osmangazi Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Felsefe ve Din Bilimleri Anabilim Dalı, 
Eskişehir, Türkiye 

Kâmil Sarıtaş 
 orcid.org/0000-0003-4420-3881  saritaskamil@hotmail.com  ror.org/01dzjez04 

Eskişehir Osmangazi Üniversitesi, İlahiyat Fakültesi, Felsefe ve Din Bilimleri Anabilim Dalı, 
Eskişehir, Türkiye 

Öz 
Felsefe Tarihinde, Antik Yunan felsefesiyle başlayan Doğa Felsefesi, İslam Felsefesinde de 
etkisini sürdürmüştür. Antik Yunan’dan yararlanan İslam Filozofları, en fazla Platon, sonra 
Aristoteles ve Yeni Platonculuktan etkilenmiştir. Meşşai Filozofları içerisinde yer alan ilk 
İslam Filozofu Kindî’nin diğer meşşai filozoflardan ayıran en önemli görüşlerinden biri 
âlemin yaratılmışlığı görüşüdür. Antik Yunan düşüncesinde âlemin yaratılmışlığı görüşü 
Platon’un, Timaios kitabında geçmektedir. Diğer filozoflardan farklı olarak evrenin 
Demiorgos (Tanrı) tarafından yaratıldığını söylemektedir. Platon evrenin yaratılmasının 
sebebini Tanrı’nın cömertliğine bağlamıştır. Kindî, Platon’dan ve İslam dininden 
etkilendiği evren görüşünü risâlelerinde ‘‘âlem sonludur’’ başlıkları altında incelemiştir. 
Kindî’ye göre yaratılmışların bir sonu vardır. Sonsuz olan yalnızca Allah’tır. Bu yüzden 
evren Allah tarafından yaratılmıştır.  
Platon’un felsefesinde tek madde arayışı son bulmuştur. Platon’un doğa felsefesindeki 
yaratma düşüncesini ‘‘âlem’’ çerçevesinde ele alması madde, suret, hareket, zaman, mekan 
kavramlarının ve dört unsurun oluş ve bozuluş hareketleri üzerinden duyulur evrenin 
Tanrı tarafından yaratıldığını ancak duyulur evrenin ezeli olan idealar dünyasından pay 
aldığını anlatmıştır. Platon’a göre iki evren vardır. Duyulur evren ve idealar âlemi. Platon, 
duyulur evrenin sonlu olduğunu dolayısıyla sonlu olan şeyin yaratılmış olduğu 
düşüncesindedir. Kindî’ye geldiğimizde Kindî’nin Müslüman olması ve İslam dininin ilahi 
kaynağı olan Kur’ân-ı Kerim’den etkilendiğini göz ardı edemeyiz. Ancak kendinden önceki 
filozoflarda yaratma düşüncesine Platon’da rastlamış olabilir. Kindî’ye göre ezeli olan 
yalnızca Allah’tır. Platon’a baktığımızda da ezeli olanlar içerisinde Tanrı yer almaktadır. 
Kindî’de evren Allah tarafından yaratılmıştır. Platon’da duyulur evren Tanrı tarafından 
yaratılmıştır. Kindî evrenin heyûlâsı belirli bir şey olmasa da bu evrende mevcuttur. 
Platon’da ise idealar aleminde yani ezeli âlemde mevcuttu. Kindî’de de olan dört unsur 
toprak, hava, su ve ateştir. Platon’da da aynı şekildedir. Formlar bunların birleşim ve 
değişiminden meydana gelir. Platon’da formlar idealar âleminden gölgeler âlemine 
yansımaktaydı. Kindî’nin hareket çeşitleri Platon’da olduğu gibidir. Zaman ve mekan 
hareketin ayrılmaz parçasıdır. Kindî’ye göre hareket yaratılmıştır. Evrenin yaratılması 
beraberinde fizik kanunları olan hareket, zaman ve mekanın yaratılmış olmasıdır. Dört 



26  •  Miyase Savuran - Kâmil Sarıtaş 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

unsurun kevn ve fesad hareketi suretleri oluşturduğunu biliyorsak bu durumda dört unsur 
ve suretlerde yaratılmıştır. Heyûlâ yani suretlerin maddesi belirli bir şey olmasa da 
yaratılmıştır. Kindî’nin Platon’dan etkilendiğinin karşılaştırmasını yapmaya çalıştık. 
Platon’dan almıştır demek bizi yanıltabilir ancak İslam dininden ve Platon’dan 
etkilenmiştir demek daha uygundur. Âlemin ezeli olması birçok yanlışa sebep olacaktır. 
Kindî âlemin sonlu olduğunu sonsuzluk kavramının içinde barındırdığı karmaşalardan ve 
sonsuz olanın yalnızca tek olması fikrinden yola çıkarak ezeli olanın Allah olduğunu 
yaratıcının evren ile sürekli ilişki içerisinde olduğunu söyleyerek her yaratılanın tek bir 
yaratıcısı olduğunu Tanrı’nın varlığını, evrenin sonluluğunu, evrenin Tanrı tarafından 
yaratılmış olduğu düşüncesine varmıştır. 

Anahtar Kelimeler 
İslam Felsefesi, Kindî, Platon, Demiorgos, Âlem, Doğa, Ezeli Olma, Yaratılmışlık 

Etik Beyan 
Bu çalışma, Prof. Dr. Kâmil Sarıtaş danışmanlığında devam etmekte olan "Kindī’nin Doğa 
Felsefesi" başlıklı yüksek lisans tezi esas alınarak hazırlanmıştır. 
 

Türü Bildiri Özeti 
Geliş Tarihi 31.07.2025 
Kabul Tarihi 04.08.2025 
Yayım Tarihi 25.08.2025 
Kategori Sanat ve Beşeri Bilimler, Felsefe - Mantık 
Araştırma Alanı İslam Felsefesi 
Sempozyum : 
Adı 5. Türkiye Sosyal Bilimler Sempozyumu 
Web https://sempozyum.okuokut.org/tsbs 
Yer ve Tarih Ankara, Türkiye; 25-31 Ağustos 2025 
Sponsor Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi; Oku Okut Derneği 
Oturum Bilgisi 3. Oturum - 25 Ağustos 2025 Pazartesi 15.00-16.00 
Telif Hakkı © 2025 Miyase Savuran - Kâmil Sarıtaş. Yazarlar telif hakkını elinde 

tutarak yayımcıya uygun lisans ile yayım izni vermiştir. 
Lisans CC BY-NC 4.0 
Yayımcı Oku Okut Yayınları 
Kaynak Gösterimi Savuran, Miyase - Sarıtaş, Kâmil. “Doğa Felsefesi Açısından Âlemin 

Yaratılmışlığı: Platon ve Kindî Örneği”. 5. Türkiye Sosyal Bilimler 
Sempozyumu Bildiri Özetleri Kitabı. ed. Abdullah Demir. 25-28. Ankara: 
Oku Okut Yayınları, 2025. 
https://doi.org/10.55709/okuokutyayinlari.82 

  



Doğa Felsefesi Açısından Âlemin Yaratılmışlığı: Platon ve Kindî Örneği  •  27 
 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

The Creation of the World in terms of Natural Philosophy: The Case 
of Plato and Kindī 

Miyase Savuran 
 orcid.org/0009-0000-1001-2070  myssavuran@gmail.com  ror.org/01dzjez04 

Eskişehir Osmangazi University, Institute of Social Sciences, Department of Philosophy and 
Religious Studies, Eskişehir, Türkiye 

Kâmil Sarıtaş 
 orcid.org/0000-0003-4420-3881  saritaskamil@hotmail.com  ror.org/01dzjez04 

Eskişehir Osmangazi University, Institute of Social Sciences, Department of Philosophy and 
Religious Studies, Eskişehir, Türkiye 

Abstract 
In the history of philosophy, natural philosophy, which began with ancient Greek 
philosophy, continued to exert its influence in Islamic philosophy. Islamic philosophers, 
who drew on ancient Greek thought, were most influenced by Plato, followed by Aristotle 
and Neoplatonism. One of the most important views that distinguishes Kindī, the first 
Islamic philosopher among the Peripatetic philosophers, from other Peripatetic 
philosophers is the view that the universe is created. In Ancient Greek thought, the view 
that the universe is created is mentioned in Plato’s Timaeus. Unlike other philosophers, he 
states that the universe was created by Demiurge (God). Plato attributed the creation of 
the universe to God’s generosity. Kindī examined his view of the universe, which was 
influenced by Plato and Islam, in his treatises under the heading “The universe is finite.” 
According to Kindī, created beings have an end. Only Allah is infinite. Therefore, the 
universe was created by Allah. In Plato’s philosophy, the search for a single substance has 
come to an end. Plato’s conception of creation in his natural philosophy, considered within 
the framework of the “universe,” explains that the perceptible universe was created by 
God through the formation and destruction of matter, form, motion, time, space, and the 
four elements, but that the perceptible universe shares in the eternal world of ideas. 
According to Plato, there are two worlds: the perceptible world and the world of ideas. 
Plato believes that the perceptible world is finite and therefore finite things are created. 
When we come to Kindī, we cannot ignore the fact that he was a Muslim and was influenced 
by the Holy Quran, the divine source of Islam. However, he may have encountered the idea 
of creation in the philosophers who preceded him, such as Plato. According to Kindī, only 
Allah is eternal. When we look at Plato, we see that God is among the eternal beings. In 
Kindī, the universe was created by Allah. In Plato, the perceptible universe was created by 
God. In Kindī, the substance of the universe is not a specific thing, but it exists in this 
universe. In Plato, it existed in the realm of ideas, that is, the eternal realm. The four 
elements in Kindī are earth, air, water, and fire. It is the same in Plato. Forms arise from 
the combination and transformation of these elements. In Plato, forms were reflections 
from the realm of ideas to the realm of shadows. Kindī’s types of motion are the same as in 
Plato. Time and space are inseparable parts of motion. According to Kindī, motion is 
created. The creation of the universe entails the creation of the physical laws of motion, 



28  •  Miyase Savuran - Kâmil Sarıtaş 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

time, and space. If we know that the four elements create forms through their movement 
and decay, then the four elements and forms are also created. Although the matter of 
forms, or heyûlâ, is not a specific thing, it is also created. We have attempted to compare 
Kindī’s influence from Plato. To say that he took it from Plato may be misleading, but it is 
more appropriate to say that he was influenced by both Islam and Plato. The idea that the 
universe is eternal will lead to many misconceptions. Kindī, based on the idea that the 
universe is finite and that the concept of infinity contains contradictions, and that the 
infinite can only be one, concluded that the eternal is God, that the Creator is in constant 
relationship with the universe, that every created thing has a single creator, and that God 
exists, that the universe is finite, and that the universe was created by God. 

Keywords 
Islamic Philosophy, Kindī, Plato, Demiorgos, Universe, Nature, Eternity, Creation 

Ethical Statement 
This study was prepared based on the master’s thesis titled “Kindī’s Philosophy of Nature,” 
which is currently being conducted under the supervision of Prof. Dr. Kâmil Sarıtaş. 
 

Type Conference Proceeding Abstract 
Received 2025-07-31 
Accepted 2025-08-04 
Published 2025-08-25 
Category Art & Humanities, Philosophy - Logic 
Research Area Religious Studies, Islamic Philosophy 
Conference : 
Title The 5th Turkish Symposium of Social Sciences 
Web https://sempozyum.okuokut.org/tsbs 
Location & Date Ankara, Türkiye; August 25-31, 2025 
Sponsor Ankara Yıldırım Beyazıt University; Oku Okut Association 
Proceeding Session Session 3 - Monday, 25 August 2025 15.00-16.00 
Copyright © 2025 Miyase Savuran - Kâmil Sarıtaş. The authors retains the 

copyright and provides the publisher with a proper license to 
publish. 

License CC BY-NC 4.0 
Publisher Oku Okut Press 
Citation Savuran, Miyase - Sarıtaş, Kâmil. “The Creation of the World in 

terms of Natural Philosophy: The Case of Plato and Kindī”. The 5th 
Turkish Symposium of Social Sciences The Books of Abstracts. ed. 
Abdullah Demir. 25-28. Ankara: Oku Okut Press, 2025. 
https://doi.org/10.55709/okuokutyayinlari.82 



 

sempozyum.okuokut.org 
 

37  

Big Bang Kuramının Teistik Yaratılış Anlatıları ile Uyumu 

Abdullah Kaan Turan 
 orcid.org/0000-0002-2426-3425  abdllah0666@gmail.com  ror.org/05ryemn72 

Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Felsefe ve Din bilimleri 
Anabilim Dalı, Ankara, Türkiye 

Öz 
Çalışmamız, Big Bang teorisinin teistik dinlerdeki yaratılış anlatıları ile uyuşup uyuşmadığı 
meselesini ele almaktadır. Big Bang teorisi evrenin bir başlangıcı olduğunu, büyük bir 
patlama ile evrenin tek bir noktadan başladığını ileri sürmektedir. Teistik dinler ise bir 
yaratıcı vasıtası ile var edilen bir evren modelini bizlere sunmaktadır. Bu çalışmada önce 
Big Bang kuramının temel özelliklerine değindirilmiş. Ardından teistik dinlerin ilahi 
kitapları ele alınarak yaratılış öğretileri sunulmuş ve nihayet Big Bang teorisinin yaratılış 
anlatıları ve ilahi dinlerdeki tanrı tasavvurları ile olan uyumu değerlendirilmiştir. Bu 
konuyu seçmemin sebebi, kişisel merakım dâhilinde yaptığım araştırmaların sonucunda 
yeterli bilgisel tatmini sağlamadığını görmem olmuştur. Buna binaen alanda daha yeterli 
ve derinlemesine bir araştırma olması gerektiğini düşündüm. Ardından karşılaştırmalı 
olarak bu konuyu ele aldım. Araştırmamın amacı ise mevcut bilgilerin karşılaştırmalı bir 
şekilde ele alınmıyor oluşudur. Araştırammızda nitel araştırma yöntemi kullanılmıştır. 
Tarihsel dökümantasyon tekniği ile veriler toplanmıştır. Araştırma yapılırken Kitab-ı 
Mukaddes ve Kuran’ı Kerim içindeki yaratılış ile ilgili bölümler belirlenmiş ardından 
karşılaştırılmıştır. Bunun yanında konu ile ilgili yazılmış makaleler ve kitaplar 
incelenmiştir. Bu çalışma daha sonra din-bilim uyumu ile ilgilenen araştırmacılar için Big 
Bang perspektifinden bilgilendirici bir nitelik taşımaktadır. Ayrıca Hristiyanlık ve İslam 
için evrenin nasıl var olduğu, ne gibi süreçler yaşandığı gözler önüne serilmiştir. Bu 
bağlamda bu dinlerin modern bilimsel kabullerle uyuşup uyuşmama noktası da 
görülmüştür. Çalışmamız sonucunda açık bir şekilde gözükmektedir ki bu teistik anlatılar 
Big Bang kuramıyla örtüşmektedir. Bu örtüşme özelinde gerek evrenin küçük bir noktadan 
ayrılması bakımından gerek sürekli genişleyen bir yapıda olması bakımından gerekse tüm 
bu âlemin hidrojen bazlı bir yapıdan meydana gelmesi bakımından uyum gözlenmiştir. Bu 
örtüşme hususunda dikkat edilmesi gereken diğer bir nokta da o dönemin yetersiz bilimsel 
koşullarıdır. Bu koşullar içerisinde, ilahi kitapların mevcut teorinin genel hatlarını vermesi 
oldukça düşündürücü bir konudur. 

Anahtar Kelimeler 
Din Felsefesi, Din-Bilim, Big Bang, Yaratılış, Teizm 
 

Türü Bildiri Özeti 
Geliş Tarihi 29.07.2025 
Kabul Tarihi 01.08.2025 
Yayım Tarihi 25.08.2025 
Kategori Sanat ve Beşeri Bilimler, Felsefe - Mantık 
Araştırma Alanı Din Felsefesi 



30  •  Abdullah Kaan Turan 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

Sempozyum : 
Adı 5. Türkiye Sosyal Bilimler Sempozyumu 
Web https://sempozyum.okuokut.org/tsbs 
Yer ve Tarih Ankara, Türkiye; 25-31 Ağustos 2025 
Sponsor Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi; Oku Okut Derneği 
Oturum Bilgisi 3. Oturum - 25 Ağustos 2025 Pazartesi 15.00-16.00 
Telif Hakkı © 2025 Abdullah Kaan Turan. Yazar telif hakkını elinde tutarak 

yayımcıya uygun lisans ile yayım izni vermiştir. 
Lisans CC BY-NC 4.0 
Yayımcı Oku Okut Yayınları 
Kaynak Gösterimi Turan, Abdullah Kaan. “Big Bang Kuramının Teistik Yaratılış 

Anlatıları ile Uyumu”. 5. Türkiye Sosyal Bilimler Sempozyumu Bildiri 
Özetleri Kitabı. ed. Abdullah Demir. 29-32. Ankara: Oku Okut 
Yayınları, 2025. https://doi.org/10.55709/okuokutyayinlari.82 

  



Big Bang Kuramının Teistik Yaratılış Anlatıları ile Uyumu  •  31 
 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

The Compatibility of the Big Bang Theory with Theistic Creation 
Narratives 

Abdullah Kaan Turan 
 orcid.org/0000-0002-2426-3425  abdllah0666@gmail.com  ror.org/05ryemn72 

Ankara Yıldırım Beyazıt University, Institute of Social Sciences, Department of Philosophy and 
Religious Studies, Ankara, Türkiye 

Abstract 
Our study examines whether the Big Bang theory is compatible with the creation 
narratives found in theistic religions. The Big Bang theory posits that the universe had a 
beginning and that it emerged from a singular point through a massive explosion. Theistic 
religions propose a model of the universe created by a divine being. This study first 
outlines the fundamental features of the Big Bang theory. Subsequently, the sacred texts 
of theistic religions are analyzed to present their doctrines of creation, and finally, the 
compatibility between the Big Bang theory, creation narratives, and conceptions of God in 
theistic traditions is evaluated. The motivation behind choosing this topic stems from the 
insufficiency of informational satisfaction I encountered during my personal explorations 
on the subject. This led me to believe that the issue warrants a more thorough and 
comprehensive investigation. As a result, I decided to approach it from a comparative 
perspective. The primary aim of this research is to address the lack of comparative analysis 
within existing literature. A qualitative research method was employed in this study, and 
data were collected through historical documentation techniques. During the research 
process, the creation-related passages in the Bible and the Qur’ān were identified and 
compared. In addition, scholarly articles and books relevant to the topic were reviewed. 
This study seeks to offer insights from the perspective of the Big Bang theory for 
researchers interested in the relationship between religion and science. It also explores 
how, according to Christianity and Islam, the universe came into existence and what 
processes the universe underwent during this emergence. In this context, the extent to 
which these religions align or diverge from modern scientific frameworks is also 
examined. The findings of our research clearly demonstrate that these theistic accounts 
correspond with the Big Bang theory.. The universe’s origin from a singular point, its 
continuous expansion, and its emergence from a hydrogen-based structure are among the 
notable parallels. Another significant aspect to consider is the limited scientific knowledge 
available at the time these scriptures were written. Despite this limitation, the presence of 
descriptions in sacred texts that resemble the general framework of contemporary 
cosmological theories is a matter of considerable philosophical interest. 

Keywords 
Philosophy of Religion, Religion and Science, Big Bang, Creation, Theism 
 

Type Conference Proceeding Abstract 
Received 2025-07-29 
Accepted 2025-08-01 



32  •  Abdullah Kaan Turan 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

Published 2025-08-25 
Category Art & Humanities, Philosophy - Logic 
Research Area Religious Studies, Philosophy of Religion 
Conference : 
Title The 5th Turkish Symposium of Social Sciences 
Web https://sempozyum.okuokut.org/tsbs 
Location & Date Ankara, Türkiye; August 25-31, 2025 
Sponsor Ankara Yıldırım Beyazıt University; Oku Okut Association 
Proceeding Session Session 3 - Monday, 25 August 2025 15.00-16.00 
Copyright © 2025 Abdullah Kaan Turan. The author retains the copyright and 

provides the publisher with a proper license to publish. 
License CC BY-NC 4.0 
Publisher Oku Okut Press 
Citation Turan, Abdullah Kaan. “The Compatibility of the Big Bang Theory 

with Theistic Creation Narratives”. The 5th Turkish Symposium of 
Social Sciences The Books of Abstracts. ed. Abdullah Demir. 29-32. 
Ankara: Oku Okut Press, 2025. 
https://doi.org/10.55709/okuokutyayinlari.82 



 

sempozyum.okuokut.org 
 

41  

Spinoza’da Akıl ve Hermenötik Arasında Kutsal Kitap Eleştirisi 

Kibar Gürbüz 
 orcid.org/0000-0003-0292-6563  kibargurbuz06@gmail.com  ror.org/01wntqw50 

Ankara Üniversitesi, İlahiyat Fakültesi, Din Felsefesi Anabilim Dalı, Ankara, Türkiye 

Öz 
Bu çalışma, din felsefesi disiplini çerçevesinde Baruch Spinoza’nın Teolojik-Politik 
İnceleme (Tractatus Theologico-Politicus) adlı eserinde ortaya koyduğu kutsal kitap 
eleştirisini ele almakta ve bu eleştiriyi hem tarihsel bağlamı hem de felsefî-teolojik alt 
yapısıyla değerlendirmektedir. Spinoza, kutsal metinlerin Tanrı’nın doğrudan kelamı 
değil, tarihsel bir süreç içinde çeşitli peygamberler ve kâtipler tarafından kaleme alınmış 
metinler olduğunu ileri sürer. Bu nedenle kutsal kitapların anlamı, metafizik kabuller ya 
da din adamlarının otoritesiyle değil, tarihsel-filolojik yöntemle ortaya konmalıdır. 
Spinoza’nın yaklaşımında asıl hedef, metnin bağlamını dikkate almadan yapılan dogmatik 
yorumlara ve dinî otoritenin siyasal güce dönüşmesine yöneltilmiş eleştiridir. Ona göre, 
kutsal metinlerin eleştirel bir bakışla yeniden okunması, sadece felsefî bir zorunluluk değil, 
aynı zamanda etik ve politik bir sorumluluktur. Bu bağlamda Spinoza, Musa b. Meymun’un 
felsefeyi dinin emrine sokan tavrını da Juda b. Alpakhar’ın kutsal metni yalnızca kendi iç 
bütünlüğüyle yorumlayan yaklaşımını da eleştirir. Spinoza’ya göre, kutsal kitap felsefeye 
rehberlik edemez; çünkü amacı hakikati göstermek değil, itaati temin etmektir. Kutsal 
metnin otoritesinin sınırsızlaştırılması, bireysel aklın ve özgür düşüncenin bastırılmasına 
yol açmaktadır. Spinoza, kutsal kitabın eleştirisini yalnızca teolojik bir düzlemde değil, 
aynı zamanda politik bir bağlamda yürütür: Ona göre, özgür bireylerin ve özgür 
toplumların inşa edilebilmesi için kutsal kitapların mutlak otorite konumundan 
indirilmeleri, eleştirel düşüncenin konusu haline getirilmeleri gerekir. Bu eleştiri, modern 
seküler hermenötiğin ve laik düşünce biçimlerinin öncülü sayılabilir. Ayrıca Spinoza’nın 
yaklaşımı, bireysel vicdanın özgürleşmesi kadar kamusal alanın rasyonel yeniden inşasını 
da hedefler. Bu çalışmada izlenen yöntem, metin çözümlemesi ve düşünürlerin 
karşılaştırmalı yorumu olup, özellikle TTP başta olmak üzere Spinoza’nın diğer 
eserlerinden ve ikincil literatürden doğrudan alıntılarla zenginleştirilmiştir. Spinoza’nın 
kutsal kitap eleştirisi, sadece metin merkezli bir çözümleme değil, aynı zamanda dogmatik 
teolojiye, kurumsallaşmış dinî otoriteye ve bireyin zihinsel özgürlüğünü kısıtlayan 
yapılara karşı yöneltilmiş bir düşünsel direniş biçimi olarak değerlendirilmiştir. Bu 



34  •  Kibar Gürbüz 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

bağlamda Spinoza’nın hermenötiği, yalnızca metnin anlamını çözmeye değil, bireyin ve 
toplumun özgürlüğünü tahkim etmeye yönelik felsefî bir müdahale olarak öne çıkar. 

Anahtar Kelimeler 
Din Felsefesi, Spinoza, Kutsal Kitap, Hermenötik, Aklî Din, Metin Eleştirisi 

Etik Beyan 
Bu çalışma, Prof. Dr. Engin Erdem danışmanlığında 2018 yılında tamamladığımız 
“Spinoza’nın Din Eleştirisi” başlıklı yüksek lisans tezi esas alınarak hazırlanmıştır (Ankara: 
Ankara Üniversitesi, Yüksek Lisans Tezi, 2018). 
 

Türü Bildiri Özeti 
Geliş Tarihi 12.06.2025 
Kabul Tarihi 21.07.2025 
Yayım Tarihi 25.08.2025 
Kategori Sanat ve Beşeri Bilimler, Felsefe - Mantık 
Araştırma Alanı Din Felsefesi 
Sempozyum : 
Adı 5. Türkiye Sosyal Bilimler Sempozyumu 
Web https://sempozyum.okuokut.org/tsbs 
Yer ve Tarih Ankara, Türkiye; 25-31 Ağustos 2025 
Sponsor Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi; Oku Okut Derneği 
Oturum Bilgisi 3. Oturum - 25 Ağustos 2025 Pazartesi 15.00-16.00 
Telif Hakkı © 2025 Kibar Gürbüz. Yazar telif hakkını elinde tutarak yayımcıya 

uygun lisans ile yayım izni vermiştir. 
Lisans CC BY-NC 4.0 
Yayımcı Oku Okut Yayınları 
Kaynak Gösterimi Gürbüz, Kibar. “Spinoza’da Akıl ve Hermenötik Arasında Kutsal 

Kitap Eleştirisi”. 5. Türkiye Sosyal Bilimler Sempozyumu Bildiri Özetleri 
Kitabı. ed. Abdullah Demir. 33-36. Ankara: Oku Okut Yayınları, 2025. 
https://doi.org/10.55709/okuokutyayinlari.82 

  



Spinoza’da Akıl ve Hermenötik Arasında Kutsal Kitap Eleştirisi  •  35 
 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

Spinoza’s Critique of the Holy Scripture Between Reason and 
Hermeneutics 

Kibar Gürbüz 
 orcid.org/0000-0003-0292-6563  kibargurbuz06@gmail.com  ror.org/01wntqw50 

Ankara University, Faculty of Divinity, Department of Philosophy of Religion, Ankara, Türkiye  

Abstract 
This study, situated within the discipline of philosophy of religion, examines Baruch 
Spinoza’s critique of the Holy Scripture as presented in his Theological-Political Treatise 
(Tractatus Theologico-Politicus), and evaluates this critique in light of its philosophical, 
theological, and historical underpinnings. Spinoza asserts that the sacred texts should not 
be regarded as the direct speech of God, but rather as historical compositions authored by 
various prophets and scribes across time. Therefore, their interpretation must rely not on 
metaphysical assumptions or clerical authority, but on rigorous philological and historical 
analysis. Spinoza’s central aim is to undermine dogmatic interpretations that disregard 
context and to challenge the transformation of religious authority into political power. For 
Spinoza, re-reading the Scripture from a critical perspective is not only a philosophical 
necessity but also an ethical and political imperative. Within this framework, he criticizes 
Mūsā b. Maymūn (Maimonides) for subordinating philosophy to religion and Yahūdā b. al-
Fakhar for confining interpretation within the internal consistency of the text. According 
to Spinoza, Scripture cannot serve as a guide for philosophy, as its function is not to reveal 
truth but to ensure obedience. The absolutization of scriptural authority leads to the 
suppression of reason and the erosion of intellectual freedom. Hence, Spinoza’s critique is 
not confined to a theological domain but extends into the political realm: in his view, the 
formation of free individuals and democratic societies depends on the desacralization of 
sacred texts and their transformation into objects of critical inquiry. His approach may 
thus be seen as a precursor to modern secular hermeneutics and rationalist political 
thought. Furthermore, Spinoza’s project is not merely about personal liberation of 
conscience, but also about reconstructing the public sphere on the basis of reason. The 
methodology of this study involves textual analysis and comparative interpretation of 
thinkers, enriched with direct references from TTP and other relevant writings by Spinoza. 
The study also incorporates secondary literature to contextualize Spinoza’s arguments 
within broader philosophical and theological traditions. Spinoza’s critique of the Holy 
Scripture is not only a textual and hermeneutic exercise but also an act of intellectual 
resistance against dogmatic theology, institutionalized religious authority, and ideological 
domination. His hermeneutic method emerges as a philosophical intervention aimed not 
solely at understanding the meaning of the text, but at affirming the autonomy of the 
individual and protecting the conditions of freedom—both personal and collective. In this 
regard, Spinoza’s treatment of Scripture is emblematic of a broader struggle to emancipate 



36  •  Kibar Gürbüz 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

thought from theological coercion and to secure the philosophical foundations of critical 
reason. 

Keywords 
Philosophy of Religion, Spinoza, Holy Scripture, Hermeneutics, Rational Religion, Textual 
Critique 

Ethical Statement 
This study was prepared based on the master’s thesis dissertation titled “Spinoza’s Critique 
of Religion” which we completed in 2018 under the supervision of Prof. Dr. Engin Erdem 
(Ankara: Ankara University, Master’s Thesis, 2018). 
 

Type Conference Proceeding Abstract 
Received 2025-06-12 
Accepted 2025-07-21 
Published 2025-08-25 
Category Art & Humanities, Philosophy - Logic 
Research Area Religious Studies, Philosophy of Religion 
Conference : 
Title The 5th Turkish Symposium of Social Sciences 
Web https://sempozyum.okuokut.org/tsbs 
Location & Date Ankara, Türkiye; August 25-31, 2025 
Sponsor Ankara Yıldırım Beyazıt University; Oku Okut Association 
Proceeding Session Session 3 - Monday, 25 August 2025 15.00-16.00 
Copyright © 2025 Kibar Gürbüz. The author retains the copyright and provides 

the publisher with a proper license to publish. 
License CC BY-NC 4.0 
Publisher Oku Okut Press 
Citation Gürbüz, Kibar. “Spinoza’s Critique of the Holy Scripture Between 

Reason and Hermeneutics”. The 5th Turkish Symposium of Social 
Sciences The Books of Abstracts. ed. Abdullah Demir. 33-36. Ankara: 
Oku Okut Press, 2025. 
https://doi.org/10.55709/okuokutyayinlari.82 



 

sempozyum.okuokut.org 
 

45  

Var-olmayı Askıya Almak: Yanılsama ve Gerçeklik Arasında  
Bir Sarkaç Olarak Öznenin Çağdaş Konumu 

Ömer Faruk Ateş 
 orcid.org/0009-0009-8333-4199  omer.faruk.ates@icloud.com  ror.org/03tg3eb07 

Bursa Uludağ Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Felsefe ve Din Bilimleri Anabilim Dalı, 
Bursa, Türkiye 

Öz 
Düşünen şey (Res cogitans) ve yer kaplayan şey (Res extensa) olarak Descartes tarafından 
ontolojik konumu tayin edilen Ben (The Self), cogito temelinde genelliğe, evrenselliğe 
açılan merkezi bir özne deneyimini ifade etmektedir. Varlığı neyse o olarak dünyanın 
kendi üzerine kapandığı modern özne, mekân ve zaman fark etmeksizin katettiği her 
düzlemi aynılığıyla doldurur. Ancak varlığının dayanağının düşünmek yerine var olmak 
olduğunun açığa çıkmasıyla eş zamanlı olarak Öteki (The Other) ile karşılaşmak, öznellik 
deneyiminin günümüze değin tartışmalarının özünü oluşturmuştur. Post-modern ve 
postyapısalcı düşünce içerisinde Öteki ile alımlanan öznellik deneyimi, etik bağlamda 
Öteki’nin statüsünün ne olduğuna dair çeşitli bakışlara sahiptir. Örneğin Emmanuel 
Levinas’ın Öteki ile ilişkiyi içsellikten dışsallığa konumlandırması, Jean-François Lyotard’ın 
farklılığa ve çokluğa işaret etmekle öznelliği dil oyunları çerçevesinde dağıtması, Gilles 
Deleuze’ün ötekiliğe açıklık olarak radikal bir biçimde Ben ve Öteki arasındaki sınırı 
ortadan kaldırması çeşitli bakışlar için örnek olarak zikredilebilir. Ancak sınırların aşılması 
veya çokluğu olumlama, bir başka açıdan düşündüğümüzde öznenin varoluş statüsünde, 
özgürleşimin ötesinde, sorumluluk etiğinin imkanının gölgelendiği bir izleği sunabilir. 
Özgürlüğün gölgesi altında yaşadığı vehmiyle özneler, hakikatin mevcudiyetinin 
perspektiflerle yıkılmasıyla varlığa-gelmeyi sözsüz bir anlaşma ile askıya alır. Özdeş bir 
ifadeyle hakikatin kaybı ve sınırların çözülmesi, sorumluluğun iptal edildiği yaşamda 
arzusuna kapılıp giden özneyi doğurur. Bu anlamda Ben, Öteki ile kurduğu ilişkide 
sağırlığa, varoluşunun çeperlerinde erimeye maruz kalır. Bu etkilenimiyle özne olmanın 
salt failliğe indirgenemeyecek bir deneyim olmasıyla beraber özne yaşamı beraber 
paylaştığı her bir varlıkla müşterek bir sessizliği yankılar. Özneden akseden bu yankıyla 
araştırmamızın gayesi, mesken edinilen yaşam düzleminin varoluşunun bilincine, idrakine 
varmak istemeyen bedenlerin doldurduğu bir yayılım alanına dönüştüğünü göstermektir. 
Bu dönüşümün felsefi art alanını göstermek, antroposen çağ içinde yaşamın dayanaksız, 
tek katlı yüzeyinin özne oluşa sirayet eden katmanlarını açımlamasıyla önem 
kazanmaktadır. Açımlamaların sağlanması hususunda literatür taraması için doküman 
analizi yöntemi kullanılmıştır. Doküman analizi yöntemiyle birincil ve ikincil kaynaklar 
tez kapsamında analiz edilmiştir. Sonuç itibarıyla Blaise Pascal, Friedrich W. Nietzsche ve 
Novalis gibi düşünürlerin açımlamalarının varoluşun müşterek yanılsama deneyimi 
olduğuna işaret etmeleri, çağdaş öznelliğin semptomlarını göstermeyi sağlar. Jacques 
Lacan’ın perspektiften ilhamla ifade edecek olursak yanılsamayla yazgılı Ben’in 
yanılsamaya yaslanmadığını iddia eden her bir Ben’i ontolojik suskunluğa itmesi, 
gerçekliği sızı olarak duyumsayan, algılayan çağdaş insanın bir merhemidir. Ancak bu 



38  •  Ömer Faruk Ateş 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

merhemin uyuşturma ile deva olma arasındaki tesirini kestirmek, öznenin deneyimi için 
halihazırda cevabını bekleyen bir sorudur. Bu soruyu araştırmamız boyunca çeşitli 
yönlerden ele aldık. Sonuç itibarıyla varlığa-gelme muktedirliğinde yoksun olmak; 
duyulmak istenmeyen, varlığına tahammül edilemeyen kusurları algı alanında örtmekle 
gerçeklik ve yanılsama arasındaki denklemi tersine çevirmeyi ihtiva eder. Dolayısıyla 
çağdaş özne, sanrılar içerisinde varlığını deneyimler. 

Anahtar Kelimeler 
Felsefe, Felsefe Tarihi, Özne, Postyapısalcılık, Ben, Öteki 
 

Türü Bildiri Özeti 
Geliş Tarihi 18.07.2025 
Kabul Tarihi 31.07.2025 
Yayım Tarihi 25.08.2025 
Kategori Sanat ve Beşeri Bilimler, Felsefe - Mantık 
Araştırma Alanı Felsefe - Mantık 
Sempozyum : 
Adı 5. Türkiye Sosyal Bilimler Sempozyumu 
Web https://sempozyum.okuokut.org/tsbs 
Yer ve Tarih Ankara, Türkiye; 25-31 Ağustos 2025 
Sponsor Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi; Oku Okut Derneği 
Oturum Bilgisi 4. Oturum - 25 Ağustos 2025 Pazartesi 17.00-18.00 
Telif Hakkı © 2025 Ömer Faruk Ateş. Yazar telif hakkını elinde tutarak yayımcıya 

uygun lisans ile yayım izni vermiştir. 
Lisans CC BY-NC 4.0 
Yayımcı Oku Okut Yayınları 
Kaynak Gösterimi Ateş, Ömer Faruk. “Var-olmayı Askıya Almak: Yanılsama ve 

Gerçeklik Arasında bir Sarkaç olarak Öznenin Çağdaş Konumu”. 5. 
Türkiye Sosyal Bilimler Sempozyumu Bildiri Özetleri Kitabı. ed. Abdullah 
Demir. 37-40. Ankara: Oku Okut Yayınları, 2025. 
https://doi.org/10.55709/okuokutyayinlari.82 

  



Var-olmayı Askıya Almak: Yanılsama ve Gerçeklik Arasında bir Sarkaç olarak Öznenin Çağdaş Konumu  •  39 
 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

Suspend Coming-İnto-Being: The Contemporary Position of The 
Subject as a Pendulum Between Illusion and Reality 

Ömer Faruk Ateş 
 orcid.org/0009-0009-8333-4199  omer.faruk.ates@icloud.com  ror.org/03tg3eb07 

Bursa Uludağ University, Institute of Social Sciences, Department of Philosophy and Religious 
Studies, Bursa, Türkiye 

Abstract 
Descartes defines the ontological position of the “Self” as res cogitans and res extensa. 
Based on the cogito, this “Self” takes on an absolute character and becomes a central 
subject open to generality and universality. The modern subject, to whom the world closes 
in on itself as whatever it expresses, acts and hears, fills every plane it traverses, regardless 
of space and time, with its sameness. However, when it becomes clear that existence, not 
thinking, is the foundation of being, the encounter with the Other gains central 
importance. This encounter has been a key issue in discussions of subjectivity up to the 
present. In postmodern and poststructuralist thought, subjectivity is often reconsidered 
through the presence of the Other, with diverse views on the ethical role the Other plays. 
For instance, Emmanuel Levinas shifts the relation with the Other from interiority to 
exteriority; Jean-François Lyotard emphasizes difference and multiplicity, dispersing 
subjectivity through language games; Gilles Deleuze’s radical elimination of the boundary 
between Self and Other as openness to the other can be mentioned as an example for 
various perspectives. These examples reflect different ways of thinking about the subject. 
Yet the breaking of boundaries or affirmation of multiplicity can also be seen as 
diminishing the space for responsibility beyond the subject’s search for freedom. Believing 
themselves to live in the shadow of freedom, subjects suspend coming-into-being by 
collapsing truth into mere perspectives. In this state, the loss of truth and the breakdown 
of limits create a subject that follows desire in a world where responsibility no longer holds 
weight. In its relation with the Other, the subject becomes deaf and starts to dissolve at the 
edges of its being. This suggests that subjectivity is not just about agency, but involves a 
shared silence with all beings that inhabit life together. The purpose of our research with 
this echo emanating from the subject is to show that the plane of life is transformed into 
a vast space populated by bodies that do not want to become conscious and realize their 
existence. Understanding the philosophical background of this transformation is essential, 
especially in the context of the Anthropocene era, where life’s unstable and surface-level 
nature affects how subjectivity takes shape. In order to provide elucidations, the document 
analysis method was used for the literature review. Through the document analysis 
method, primary and secondary sources were analyzed within the scope of the thesis. 
Thinkers like Blaise Pascal, Friedrich Nietzsche, and Novalis, who highlight the illusory 
nature of existence, help us identify symptoms of contemporary subjectivity. With 
inspiraation Jacques Lacan’s point of view, the “Self” that is bound to illusion tends to 
ontological silence any other “Self” that denies its own dependency on illusion. This may 
serve as a kind of balm for the modern human being, who senses reality as a wound. But 



40  •  Ömer Faruk Ateş 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

whether this balm heals or simply numbs remains an open question. Throughout this 
study, we have explored this question from different angles. In conclusion, the inability to 
coming-into-being means reversing the relationship between reality and illusion, by 
covering up the flaws we refuse to see or acknowledge. As a result, the contemporary 
subject experiences existence through illusions. 

Keywords 
Philosophy, History of Philosophy, The Subject, Poststructuralism, The Self, The Other 
 

Type Conference Proceeding Abstract 
Received 2025-07-18 
Accepted 2025-07-31 
Published 2025-08-25 
Category Art & Humanities, Philosophy - Logic 
Research Area Philosophy, Logic 
Conference : 
Title The 5th Turkish Symposium of Social Sciences 
Web https://sempozyum.okuokut.org/tsbs 
Location & Date Ankara, Türkiye; August 25-31, 2025 
Sponsor Ankara Yıldırım Beyazıt University; Oku Okut Association 
Proceeding Session Session 4 - Monday, 25 August 2025 17.00-18.00 
Copyright © 2025 Ömer Faruk Ateş. The author retains the copyright and 

provides the publisher with a proper license to publish. 
License CC BY-NC 4.0 
Publisher Oku Okut Press 
Citation Ateş, Ömer Faruk. “Suspend Coming-İnto-Being: The Contemporary 

Position of The Subject as a Pendulum Between Illusion and 
Reality”. The 5th Turkish Symposium of Social Sciences The Books of 
Abstracts. ed. Abdullah Demir. 37-40. Ankara: Oku Okut Press, 2025. 
https://doi.org/10.55709/okuokutyayinlari.82 



 

sempozyum.okuokut.org 
 

49  

Yüzü Olmayanlar: Levinas’ın Etiği ve Afgan Göçmen Kadınlar 

Merve Kocaman 
 orcid.org/0000-0001-7399-3283  mervekcmnn@gmail.com  ror.org/03tg3eb07 

Bursa Uludağ Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Felsefe ve Din Bilimleri Anabilim Dalı, 
Bursa, Türkiye 

Öz 
Emmanuel Levinas, “ötekinin yüzü beni sorumluluğa çağırır” der. Levinas bunu derken, 
yalnızca görsel ya da fiziksel bir karşılaşmayı değil, ötekinin varlığının özneyi aşan etik bir 
çağrıya dönüştüğünü ifade eder. Levinas’a göre yüz, görünen değil; kendini açıklamasız 
şekilde ifşa eden, temsil edilemeyen ve özneyi dönüştüren bir başkalıktır. Levinas, 
başkasının yüzünde aşkınlığı arar; çünkü yüz, varlığın kendi içine kapanmış anlamsızlığını 
dağıtarak bizi varlığın yalnızlığından çekip çıkaran ve ötekiyle etik bir ilişkiye davet eden 
bir imkândır. Bu perspektiften bakıldığında, toplumsal düzlemde görünmez kılınan Afgan 
göçmen kadınların yüzüyle karşılaşmak, yalnızca onların deneyimlerini fark etmek değil; 
aynı zamanda onların haklarını tanıma, yaşam koşullarını iyileştirme ve maruz kaldıkları 
dışlanmaya karşı sorumluluk alma çağrısıdır. Böylece, yüzle kurulan etik ilişki, göçmen 
haklarının yalnızca hukuki bir mesele değil, insan olmanın en temel yükümlülüklerinden 
biri olduğunu hatırlatır. Gazze’deki siviller, göçmenler, öldürülen kadınlar ve istismara 
uğrayan çocuklar… Her biri bizim için “öteki”dir; yani bize benzemeyen, bizim dışımızda 
kalan ama yine de sorumluluğunu taşıdığımız varlıklardır. 
Levinas’a göre etik, ötekiyle karşılaşma anında doğar. “Yüz” kavramı, onun düşüncesinde 
ötekinin varlığının en saf ve tartışmasız ifadesidir; aynı zamanda etik sorumluluğun 
başlangıç noktasıdır Levinas’ın “öteki” anlayışı, herhangi bir kimlik kategorisiyle 
tanımlanamayacak denli aşkın ve temsil edilemezdir. Öteki, cinsiyet, ırk ya da toplumsal 
statü gibi göstergelerle kavranamaz; her zaman özneyi aşan, onu etik bir sorumluluğa 
çağıran bir varlıktır.  
Bu çalışmada, Levinas’ın öteki kavramı, tam anlamıyla bu metafizik düzlemde değil;”Afgan 
göçmen kadın”gerçeği ile etik karşılaşmanın olanaklarını sorgulamak için bir tanıklık alanı 
olarak düşünülmektedir. Araştırma, nitel ve etnografik bir yaklaşımla yürütülmüştür. 
Güvenlik ve mahremiyet kaygıları nedeniyle yapılandırılmış mülakatlar 
gerçekleştirilememiş; 2024 Temmuz – 2025 Haziran tarihleri arasında Türkiye’nin Erzincan 
ilinde süren saha gözlemleri sırasında 55 kadınla yapılan gündelik sohbetler ve 
yapılandırılmamış görüşmeler temel veri kaynağını oluşturmuştur. Dolayısıyla bu çalışma, 
göçmen konusunun Levinasçı etik çerçevede, politik uygulamalar açısından Batı’dan daha 
başarılı biçimde ele alınmasına rağmen, toplumsal ve psikolojik düzeyde hâlâ aşılamayan 
gerçeklikler arasında bir düşünsel köprü kurmayı amaçlamaktadır. 
Sonuç olarak, Afgan göçmen kadınların deneyimleri, Levinasçı etik çerçevesinde 
değerlendirildiğinde, etik düzeyde bir tanınmama ve görünmezlik hâlini ortaya 
koymaktadır. Katılımcılardan birinin “Benim bir ülkem yok, çünkü ben Afgan’ım “ ifadesi, 
bu durumun hem bireysel hem de kolektif boyutunu gözler önüne sermektedir. Levinas’a 
göre etik, ötekinin yüzüyle karşılaşmakla başlar; ancak bu çalışmada görüldüğü üzere, 
Afgan kadınların yüzleri çoğu zaman görülmemekte, dolayısıyla etik karşılaşma 



42  •  Merve Kocaman 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

gerçekleşmemektedir. Bu durum, toplumsal düzeyde bir sorumluluk eksikliğine işaret 
ederken, Levinasçı etik bu eksikliği görünür kılarak tanınma, saygı ve adaletin inşası için 
güçlü bir felsefi temel sunmaktadır. 

Anahtar Kelimeler 
Felsefe, Felsefe Tarihi, Kadın, Göçmen, Yüz, Öteki, Etik Sorumluluk 
 

Türü Bildiri Özeti 
Geliş Tarihi 31.07.2025 
Kabul Tarihi 05.08.2025 
Yayım Tarihi 25.08.2025 
Kategori Sanat ve Beşeri Bilimler, Felsefe - Mantık 
Araştırma Alanı Felsefe - Mantık 
Sempozyum : 
Adı 5. Türkiye Sosyal Bilimler Sempozyumu 
Web https://sempozyum.okuokut.org/tsbs 
Yer ve Tarih Ankara, Türkiye; 25-31 Ağustos 2025 
Sponsor Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi; Oku Okut Derneği 
Oturum Bilgisi 4. Oturum - 25 Ağustos 2025 Pazartesi 17.00-18.00 
Telif Hakkı © 2025 Merve Kocaman. Yazar telif hakkını elinde tutarak yayımcıya 

uygun lisans ile yayım izni vermiştir. 
Lisans CC BY-NC 4.0 
Yayımcı Oku Okut Yayınları 
Kaynak Gösterimi Kocaman, Merve. “Yüzü Olmayanlar: Levinas’ın Etiği ve Afgan 

Göçmen Kadınlar”. 5. Türkiye Sosyal Bilimler Sempozyumu Bildiri 
Özetleri Kitabı. ed. Abdullah Demir. 41-44. Ankara: Oku Okut 
Yayınları, 2025. https://doi.org/10.55709/okuokutyayinlari.82 

  



Yüzü Olmayanlar: Levinas’ın Etiği ve Afgan Göçmen Kadınlar  •  43 
 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

The Faceless: Levinas’s Ethics and Afghan Migrant Women 
Merve Kocaman 

 orcid.org/0000-0001-7399-3283  mervekcmnn@gmail.com  ror.org/03tg3eb07 
Bursa Uludağ University, Institute of Social Sciences, Department of Philosophy and Religious 

Studies, Bursa, Türkiye 

Abstract 
Emmanuel Levinas says, “The face of the other calls me to responsibility.” By saying this, 
Levinas means not just a visual or physical encounter, but that the other’s presence 
becomes an ethical call that transcends the subject. For Levinas, the face is not what is 
visible; it is an otherness that reveals itself without explanation, that cannot be 
represented, and that transforms the subject. Levinas seeks transcendence in the face of 
the other because the face is a possibility that dissolves the self-enclosed meaninglessness 
of existence, pulling us out of the loneliness of existence and inviting us into an ethical 
relationship with the other. From this perspective, encountering the faces of Afghan 
migrant women, who are rendered invisible on the social plane, is not only an 
acknowledgement of their experiences; it is also a call to recognize their rights, improve 
their living conditions, and take responsibility for the exclusion they face. Thus, the ethical 
relationship established with the face reminds us that migrant rights are not merely a legal 
matter but one of the most fundamental obligations of being human. Civilians in Gaza, 
migrants, murdered women, and abused children… Each of them is an “other” to us; that 
is, beings who do not resemble us, who lie outside us, yet for whom we nonetheless bear 
responsibility.  
According to Levinas, ethics is born in the moment of encountering the other. In his 
thought, the concept of “face” is the purest and most indisputable expression of the other’s 
existence; it is also the starting point of ethical responsibility. However, the faces of Afghan 
migrant women are often rendered invisible, unrecognized, or ignored in various ways. 
This state of invisibility leads to the displacement of women not only physically but also 
in the ontological and ethical dimensions—rendering the woman, in a sense, “faceless.” 
In this study, Levinas’s concept of the other is considered not on this strictly metaphysical 
plane, but as a site of witnessing to question the possibilities of an ethical encounter with 
the reality of the “Afghan immigrant woman.” The research was conducted with a 
qualitative and ethnographic approach. Structured interviews were not conducted due to 
security and privacy concerns; the primary data source consisted of casual conversations 
and unstructured interviews conducted with 55 women during field observations in the 
Erzincan province of Turkey between July 2024 and June 2025. Therefore, this study aims 
to build an intellectual bridge between social and psychological realities that remain 
unbridgeable, despite the fact that the issue of immigration has been addressed more 
successfully than in the West in terms of political practices within a Levinasian ethical 
framework. 
In conclusion, when evaluated within the framework of Levinasian ethics, the experiences 
of Afghan immigrant women reveal a state of non-recognition and invisibility at the 
ethical level. One participant’s statement, “I don’t have a country because I am Afghan,” 



44  •  Merve Kocaman 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

reveals both the individual and collective dimensions of this situation. For Levinas, ethics 
begins with encountering the face of the other; however, as seen in this study, the faces of 
Afghan women are often not seen, thus preventing ethical encounters. While this situation 
points to a lack of responsibility at the societal level, Levinasian ethics, by making this lack 
visible, provides a strong philosophical basis for the construction of recognition, respect, 
and justice. 

Keywords 
Philosophy, History of Philosophy, Woman, Migrant, Face, Othering, Ethical Responsibility 
 

Type Conference Proceeding Abstract 
Received 2025-07-31 
Accepted 2025-08-05 
Published 2025-08-25 
Category Art & Humanities, Philosophy - Logic 
Research Area Philosophy, Logic 
Conference : 
Title The 5th Turkish Symposium of Social Sciences 
Web https://sempozyum.okuokut.org/tsbs 
Location & Date Ankara, Türkiye; August 25-31, 2025 
Sponsor Ankara Yıldırım Beyazıt University; Oku Okut Association 
Proceeding Session Session 4 - Monday, 25 August 2025 17.00-18.00 
Copyright © 2025 Merve Kocaman. The author retains the copyright and 

provides the publisher with a proper license to publish. 
License CC BY-NC 4.0 
Publisher Oku Okut Press 
Citation Kocaman, Merve. “The Faceless: Levinas’s Ethics and Afghan 

Migrant Women”. The 5th Turkish Symposium of Social Sciences The 
Books of Abstracts. ed. Abdullah Demir. 41-44. Ankara: Oku Okut 
Press, 2025. https://doi.org/10.55709/okuokutyayinlari.82 



 

sempozyum.okuokut.org 
 

53  

Nietzsche Felsefesinde Ahlak ve Değerler Sorunu 

Kenyan Alphan 
 orcid.org/0009-0001-7367-9195  kenyanalp721998@gmail.com  ror.org/037vvf096 

Karamanoğlu Mehmetbey Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Felsefe Anabilim Dalı, 
Karaman, Türkiye 

Öz 
Bu çalışmada 19. yüzyıl filozofu olan Nietzsche’nin ahlaka yönelttiği eleştiriler 
açıklanmaya çalışılmıştır. Nietzsche, Batı felsefesi geleneğinin içinde bulunan fakat aynı 
zamanda onu radikal biçimde eleştiren aykırı bir figür olarak karşımıza çıkar. “Çekiçle 
felsefe yapma” tabiriyle özdeşleşmiş bir filozof olarak anılan Nietzsche, çağına kadar 
devam eden felsefe geleneğinin köklerini ortaya çıkarma, temellerini yıkıp onu yeni 
değerler üzerine yeniden kurma niyetindedir. Nietzsche, Batı düşüncesinin ve ahlakının 
kaynağı olarak Sokrates’i ve Sokratesçi geleneğin ortaya koyduğu değerleri görür. 
Nietzsche’ye göre bu dünyayı hiçe sayan, öte dünyayı üstün tutan ve insanlığı nihilizme 
sürükleyen bu değerler, kaynağını hakikat olarak öngördükleri “duyu üstü” dünyadan alır. 
Nietzsche’ye göre bu dünyadaki eylemlerimizin sonsuz idealar dünyasındaki örneklerine 
uygun olduğu ölçüde iyi, aksi halde kötü olduğunu savunan ve yaşama karşı hınç besleyen 
değerler, yaşamı aşağılayarak doğal olana karşı doğa dışı bir öte dünya yaratır. Buna bağlı 
olarak Nietzsche’ye düşen, öte dünyaya ait şeyler ile uğraşmaktan ziyade yaşanan 
dünyanın gerçeklerini ön plana çıkarmaktır. “Yaşam nedir, yaşamın anlamı nedir?” gibi 
sorulara ise Nietzsche, yaşamı güç istenci olarak tanımlar. Nietzsche’ye göre canlı olanın, 
bulunduğu her yerde güçlü olmaya yönelik bir istek vardır. İnsanın asıl istediği de daha 
güçlü olma arzusudur. İnsanı insan yapan da bu güç istencidir. Yaşamı güç istenci olarak 
tanımlayan Nietzsche’ye göre dönemin ahlakı ve Hristiyanlığın değerleri güç istencinin 
önünde bir engeldir. Nietzsche için amaç yaşamaksa bu yaşam güç istenci ile değerler 
yaratmak ve bu yaratılan değerlere göre yaşamak olmalıdır. Oysa Hristiyan geleneği ve Batı 
insanının değerleri, insanların zayıflıklarını ön plana çıkararak, acıma duygusunun hâkim 
olduğu bir anlayışı savunmaktaydı. Böyle bir yaşam acıyı değerli görür, bedeni küçümser 
ve yaşamı yadsır. Buna karşın Nietzsche güç istenci ile harekete geçen üstinsanı, yani 
çağının her türlü çürümüş değerlerinin karşısında duran ve çağında geçerli olan iyi ve 
kötünün ötesine geçebilmeyi başaran, kendisini aşan ve yeni değerler yaratan insanı 
ortaya çıkarır. 

Anahtar Kelimeler 
Felsefe, Nietzsche, Ahlak, Güç İstenci, Üst İnsan 
 

Türü Bildiri Özeti 
Geliş Tarihi 07.07.2025 
Kabul Tarihi 22.07.2025 
Yayım Tarihi 25.08.2025 
Kategori Sanat ve Beşeri Bilimler, Felsefe - Mantık 
Araştırma Alanı Felsefe - Mantık 



46  •  Kenyan Alphan 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

Sempozyum : 
Adı 5. Türkiye Sosyal Bilimler Sempozyumu 
Web https://sempozyum.okuokut.org/tsbs 
Yer ve Tarih Ankara, Türkiye; 25-31 Ağustos 2025 
Sponsor Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi; Oku Okut Derneği 
Oturum Bilgisi 4. Oturum - 25 Ağustos 2025 Pazartesi 17.00-18.00 
Telif Hakkı © 2025 Kenyan Alphan. Yazar telif hakkını elinde tutarak yayımcıya 

uygun lisans ile yayım izni vermiştir. 
Lisans CC BY-NC 4.0 
Yayımcı Oku Okut Yayınları 
Kaynak Gösterimi Alphan, Kenyan. “Nietzsche Felsefesinde Ahlak ve Değerler 

Sorunu”. 5. Türkiye Sosyal Bilimler Sempozyumu Bildiri Özetleri Kitabı. 
ed. Abdullah Demir. 45-48. Ankara: Oku Okut Yayınları, 2025. 
https://doi.org/10.55709/okuokutyayinlari.82 

  



Nietzsche Felsefesinde Ahlak ve Değerler Sorunu  •  47 
 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

The Problem of Morality and Values in Nietzsche’s Philosophy 
Kenyan Alphan 

 orcid.org/0009-0001-7367-9195  kenyanalp721998@gmail.com  ror.org/037vvf096 
Karamanoğlu Mehmetbey University, Institute of Social Sciences, Department of Philosophy, 

Karaman, Türkiye 

Abstract 
This study attempts to explain the critiques of morality leveled by the 19th-century 
philosopher Nietzsche. Nietzsche emerges as a contrarian figure who stands within the 
Western philosophical tradition while simultaneously radically criticizing it. Known as a 
philosopher synonymous with the phrase “philosophizing with a hammer,” Nietzsche 
aims to uncover the roots of the philosophical tradition that has endured until his time, to 
demolish its foundations and rebuild it on new values. Nietzsche sees Socrates and the 
values established by the Socratic tradition as the source of Western thought and morality. 
According to Nietzsche, these values, which disregard this world, prioritize the afterlife, 
and drive humanity toward nihilism, derive their source from the “supersensible” world, 
which they envision as truth. According to Nietzsche, values that hold that our actions in 
this world are good to the extent that they conform to their examples in the world of 
eternal ideas, and that otherwise are evil, and that foster resentment toward life, despise 
life and create an unnatural afterlife in opposition to the natural. Accordingly, Nietzsche’s 
role was to highlight the realities of the lived world rather than preoccupy himself with 
the afterlife. In response to questions such as, “What is life? What is the meaning of life?”, 
Nietzsche defines life as the will to power. According to Nietzsche, every living being has 
a desire for power everywhere. Humanity’s true desire is the desire to be more powerful. 
This will to power is what makes us human. According to Nietzsche, who defines life as the 
will to power, the morality of the time and the values of Christianity are obstacles to the 
will to power. For Nietzsche, if the purpose of life is to live, this life should be to create 
values through the will to power and to live according to these created values. However, 
the Christian tradition and the values of Western humanity championed an understanding 
dominated by compassion, highlighting human weaknesses. Such a life values suffering, 
disparages the body, and denies life. On the other hand, Nietzsche reveals the superman 
who is motivated by the will to power, that is, the man who stands against all the rotten 
values of his age and who manages to go beyond the good and evil valid in his age, who 
surpasses himself and creates new values. 

Keywords 
Philosophy, Nietzsche, Morality, Will to Power, Overman 
 

Type Conference Proceeding Abstract 
Received 2025-07-07 
Accepted 2025-07-22 
Published 2025-08-25 
Category Art & Humanities, Philosophy - Logic 



48  •  Kenyan Alphan 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

Research Area Philosophy, Logic 
Conference : 
Title The 5th Turkish Symposium of Social Sciences 
Web https://sempozyum.okuokut.org/tsbs 
Location & Date Ankara, Türkiye; August 25-31, 2025 
Sponsor Ankara Yıldırım Beyazıt University; Oku Okut Association 
Proceeding Session Session 4 - Monday, 25 August 2025 17.00-18.00 
Copyright © 2025 Kenyan Alphan. The author retains the copyright and 

provides the publisher with a proper license to publish. 
License CC BY-NC 4.0 
Publisher Oku Okut Press 
Citation Alphan, Kenyan. “The Problem of Morality and Values in 

Nietzsche’s Philosophy”. The 5th Turkish Symposium of Social Sciences 
The Books of Abstracts. ed. Abdullah Demir. 45-48. Ankara: Oku Okut 
Press, 2025. https://doi.org/10.55709/okuokutyayinlari.82 



 

sempozyum.okuokut.org 
 

57  

David Hume’un Mucize Anlayışı ve Richard Swinburne’ün Bu 
Anlayışa Eleştirileri 

Abdulbaki Akay 
 orcid.org/0009-0008-8573-9010  abdulbaki.akay2@ogr.sakarya.edu.tr  ror.org/04ttnw109 

Sakarya Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Felsefe ve Din Bilimleri Anabilim Dalı, 
Sakarya, Türkiye 

Öz 
Bu çalışma, din felsefesinin klasik ve tartışmalı problemlerinden biri olan mucize 
olgusunu, İskoç filozof David Hume’un konuya dair eleştirileri bağlamında incelemektedir. 
Tarih boyunca hem teolojik hem de felsefi literatürde farklı şekillerde tanımlanan mucize 
kavramı, özellikle teistik geleneklerde Tanrı’nın doğa yasalarını askıya alarak ya da ihlal 
ederek gerçekleştirdiği olağanüstü olaylar olarak anlaşılmıştır. Hume’un mucizeyi “bir 
doğa yasasının ihlali” olarak tanımlaması, bu geleneksel anlayışı temsil etmekle birlikte, 
aynı zamanda ciddi epistemolojik ve metafizik tartışmaları da gündeme getirmiştir. Bu 
tanım, hem mucize kavramının imkânı hem de doğrulanabilirliği açısından eleştiriye açık 
bir zemin oluşturmaktadır. 
Çalışmanın ilk bölümünde, Hume’un mucize anlayışı, özellikle tanıklık ve deneyim 
temelinde geliştirdiği eleştirel çerçeve ile birlikte analiz edilmiştir. Hume’a göre bir 
mucizeye inanmak, ancak bu olaya dair tanıklığın doğrudan deneyimden daha güçlü ve 
güvenilir olması durumunda makul olabilir. Ne var ki insan tanıklığı doğası gereği hata ve 
yanılgıya açık olduğundan, mucizelerin epistemolojik olarak güvenilir biçimde ispatı 
mümkün değildir. Bunun yanında, Hume’un nedenselliğe dair şüpheci yaklaşımı ile doğa 
yasalarının ihlal edilemeyeceği yönündeki kesin tavrı arasında bir felsefi tutarsızlık olduğu 
görülmektedir. Zira doğa yasasının ihlalinden söz edebilmek için, evrende sabit ve zorunlu 
işleyen bir düzenin varlığını ön kabul olarak almak gerekir. 
İkinci bölümde Hume’un tanıklık karşıtı dört temel delili ayrıntılı biçimde incelenmiş; 
üçüncü bölümde ise çağdaş din felsefecisi Richard Swinburne’ün bu delillere yönelttiği 
eleştiriler değerlendirilmiştir. Swinburne, özellikle farklı dinî geleneklerde yer alan 
mucize anlatılarının karşılıklı olarak birbirini geçersiz kılmak zorunda olmadığını; bilakis 
Tanrı’nın çok boyutlu ve evrensel mesajlarının bir yansıması olabileceğini ileri sürmüştür. 
Sonuç olarak bu çalışma, Hume’un mucize konusundaki görüşlerinin felsefi ciddiyetine 
rağmen, iç tutarlılık ve metodolojik yeterlilik açısından ciddi eleştirilere açık olduğunu 
göstermektedir. 

Anahtar Kelimeler 
Din Felsefesi, David Hume, Mucize, Doğa Yasası, Tanıklık, Richard Swinburne 
 

Türü Bildiri Özeti 
Geliş Tarihi 04.07.2025 
Kabul Tarihi 02.08.2025 
Yayım Tarihi 25.08.2025 



50  •  Abdulbaki Akay 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

Kategori Sanat ve Beşeri Bilimler, Felsefe - Mantık 
Araştırma Alanı Din Felsefesi 
Sempozyum : 
Adı 5. Türkiye Sosyal Bilimler Sempozyumu 
Web https://sempozyum.okuokut.org/tsbs 
Yer ve Tarih Ankara, Türkiye; 25-31 Ağustos 2025 
Sponsor Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi; Oku Okut Derneği 
Oturum Bilgisi 5. Oturum - 25 Ağustos 2025 Pazartesi 19.00-20.00 
Telif Hakkı © 2025 Abdulbaki Akay. Yazar telif hakkını elinde tutarak yayımcıya 

uygun lisans ile yayım izni vermiştir. 
Lisans CC BY-NC 4.0 
Yayımcı Oku Okut Yayınları 
Kaynak Gösterimi Akay, Abdulbaki. “David Hume’un Mucize Anlayışı ve Richard 

Swinburne’ün Bu Anlayışa Eleştirileri”. 5. Türkiye Sosyal Bilimler 
Sempozyumu Bildiri Özetleri Kitabı. ed. Abdullah Demir. 49-52. Ankara: 
Oku Okut Yayınları, 2025. 
https://doi.org/10.55709/okuokutyayinlari.82 

  



David Hume’un Mucize Anlayışı ve Richard Swinburne’ün Bu Anlayışa Eleştirileri  •  51 
 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

David Hume’s Understanding of Miracles and Richard Swinburne’s 
Criticisms of this Understanding 

Abdulbaki Akay 
 orcid.org/0009-0008-8573-9010  abdulbaki.akay2@ogr.sakarya.edu.tr  ror.org/04ttnw109 

Sakarya University, Institute of Social Sciences, Department of Philosophy and Religious Studies, 
Sakarya, Türkiye 

Abstract 
This study examines the concept of miracle, one of the classical and controversial 
problems of the philosophy of religion, through the lens of the Scottish philosopher David 
Hume’s criticisms. Throughout history, the concept of miracle has been defined in various 
ways within both theological and philosophical literature. Particularly in theistic 
traditions, miracles are generally understood as extraordinary events performed by God 
that suspend or violate the laws of nature. Hume’s definition of a miracle as “a violation of 
the laws of nature” represents this classical understanding, yet it also brings forth 
significant epistemological and metaphysical debates. This definition has proven 
problematic both in terms of the possibility of miracles and the means by which they might 
be verified. 
The first part of the study analyzes Hume’s conception of miracles, especially focusing on 
the framework he constructs based on testimony and empirical experience. According to 
Hume, belief in a miracle is only rational if the testimony supporting it is more credible 
than the direct empirical evidence contradicting it. However, as human testimony is 
inherently fallible and prone to error, it cannot, in his view, serve as a reliable basis for 
affirming the occurrence of a miracle. Moreover, Hume’s skeptical approach to causality 
seems to contradict his assertion that the laws of nature cannot be violated—since 
referring to a “violation” presupposes the existence of a fixed, necessary natural order. 
In the second part, Hume’s four main arguments against the credibility of miracle reports 
are examined in detail. The third part focuses on the contemporary philosopher of 
religion, Richard Swinburne, and his critical response to Hume’s claims. Swinburne argues 
that miracle reports found in different religious traditions do not necessarily invalidate 
each other; on the contrary, they may reflect a universal divine intention that manifests 
itself in various historical and cultural contexts. 
In conclusion, while Hume’s position on miracles is philosophically rigorous, it reveals 
internal inconsistencies and remains open to significant critique, particularly from 
contemporary perspectives. 

Keywords 
Philosophy of Religion, David Hume, Miracle, Law of Nature, Testimony, Richard 
Swinburne 
 

Type Conference Proceeding Abstract 
Received 2025-07-04 
Accepted 2025-08-02 



52  •  Abdulbaki Akay 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

Published 2025-08-25 
Category Art & Humanities, Philosophy - Logic 
Research Area Religious Studies, Philosophy of Religion 
Conference : 
Title The 5th Turkish Symposium of Social Sciences 
Web https://sempozyum.okuokut.org/tsbs 
Location & Date Ankara, Türkiye; August 25-31, 2025 
Sponsor Ankara Yıldırım Beyazıt University; Oku Okut Association 
Proceeding Session Session 5 - Monday, 25 August 2025 19.00-20.00 
Copyright © 2025 Abdulbaki Akay. The author retains the copyright and 

provides the publisher with a proper license to publish. 
License CC BY-NC 4.0 
Publisher Oku Okut Press 
Citation Akay, Abdulbaki. “David Hume’s Understanding of Miracles and 

Richard Swinburne’s Criticisms of this Understanding”. The 5th 
Turkish Symposium of Social Sciences The Books of Abstracts. ed. 
Abdullah Demir. 49-52. Ankara: Oku Okut Press, 2025. 
https://doi.org/10.55709/okuokutyayinlari.82 



 

sempozyum.okuokut.org 
 

61  

Çağdaş Zihin Felsefesinde Teistik Bir Cevher Düalizmi: Richard 
Swinburne’ün Ruh Anlayışı 

Sümeyra Kır 
 orcid.org/0009-0009-6247-9655  sumeyrrakr@gmail.com  ror.org/05ryemn72 

Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Din Felsefesi Anabilim Dalı, 
Ankara, Türkiye 

Öz 
Bu bildiride çağdaş zihin felsefesi literatürü çerçevesinde Richard Swinburne’ün cevher 
düalizmi anlayışı ele alınmıştır. Çalışmanın temel problemi, zihinsel niteliklerin fiziksel 
niteliklere indirgenip indirgenemeyeceğidir. Bu bağlamda Swinburne’ün ruhun varlığına 
dair teistik düalizm yaklaşımının metafiziksel açıklama gücünü artırmakla birlikte, doğal 
bilimlerle açıklanabilirlik idealinden uzaklaşmak pahasına bu yaklaşımın nasıl 
temellendirilebileceğidir. Bu doğrultuda, Swinburne’ün cevher düalizminin hem klasik 
düalizmden hem de indirgemeci materyalizmden hangi yönleriyle ayrıldığı analiz 
edilmektedir. Çalışmada yöntem olarak Swinburne’ün kendi metinlerinden hareketle, 
ortaya koyduğu argümanının yapısal çözümlemesi ve onun düşünsel konumlandırması 
detaylandırılmıştır. Ayrıca ilgili literatürde yer alan eleştirel yaklaşımlar değerlendirilerek 
karşılaştırmalı bir çözümleme sunulmuştur. Swinburne’e göre insan zihinsel niteliklere ve 
düşünme kapasitesine sahip olan bir varlıktır. Ona göre zihinsel nitelikler fiziksel 
niteliklere indirgenemez dolayısıyla insan maddi olmayan bir “ruh” taşımaktadır. Ruh, 
bilinçli deneyimlerin öznesi olan gayri-maddi bir cevherdir ve bu yönüyle kişisel kimliğin 
devamlılığını sağlayan metafiziksel bir temeldir. Swinburne düalizm anlayışını 
temellendirmek adına Descartes’in “cogito ergo sum” argümanını yeniden formüle ederek 
“basit kanıt/simple argument” adını verdiği düalizm savunusunu ileri sürer. Bu 
argümanda “düşünme kapasitesine sahip olmak varlık için yeterlidir” ilkesini savunur. 
Swinburne’e göre ruh her zaman bilinçli olmak zorunda değildir ama bilinçli olma 
potansiyeline sahiptir. Basit kanıt argümanı fenomenal bilinç ve imtiyazlı erişim gibi 
kavramlar aracılığıyla değerlendirilmiştir. Bu kavramların kullanımı tartışmayı daha 
çağdaş ve fenomenolojik bir boyuta taşımıştır. Swinburne ortaya koymuş olduğu 
argümanında, kişinin kendisini bedeninden ayrı olarak kavrayabilmesinin, onun yalnızca 
maddi bir varlık olamayacağına işaret ettiğini ileri sürmüştür. Psikolojik işlevler kesintiye 
uğrasa bile kişinin metafiziksel varlığı devam edecektir sonucuna ulaşılmıştır. Swinburne 
zihinsel olayların fiziksel olaylardan farklı olduğunu, fakat yine de fiziksel olaylarla 
nedensel ilişki içinde bulunabileceğini savunmaktadır. Bildirinin kapsamı dahilinde bu 
argüman, fenomenal bilinç, imtiyazlı erişim ve kişisel özne kavramları ışığında 
değerlendirilmiş ve çağdaş felsefi tartışmalarla ilişkilendirilmiştir. Swinburne’ün 
yaklaşımı, zihinsel olayların fiziksel olaylardan farklı olsa da onlarla nedensel ilişkiler 
kurabileceğini ileri sürerek düalizm lehine özgün bir pozisyon inşa eder. Sonuç olarak 
Swinburne’ün düalizm anlayışı, klasik anlayışlardan farklı olarak çağdaş zihin felsefesinin 
kavramlarını içeren teistik zemine oturtulmuş ve düşünme eylemi ile sınırlı olmayan 
potansiyel bilinç taşıyan bir cevher anlayışı ortaya koyar. Bu yaklaşım indirgemeci 



54  •  Sümeyra Kır 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

materyalizme karşı daha dengeli bir düalizm modeli sunarken, kişisel kimliğin sürekliliği 
ve ruhun ölümden sonra varlığını sürdürebileceği düşüncesine de metafiziksel bir temel 
sağlamaktadır. 

Anahtar Kelimeler 
Din Felsefesi, Swinburne, Düalizm, Bilinç, Ruh, Beden 
 

Türü Bildiri Özeti 
Geliş Tarihi 31.07.2025 
Kabul Tarihi 01.08.2025 
Yayım Tarihi 25.08.2025 
Kategori Sanat ve Beşeri Bilimler, Felsefe - Mantık 
Araştırma Alanı Din Felsefesi 
Sempozyum : 
Adı 5. Türkiye Sosyal Bilimler Sempozyumu 
Web https://sempozyum.okuokut.org/tsbs 
Yer ve Tarih Ankara, Türkiye; 25-31 Ağustos 2025 
Sponsor Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi; Oku Okut Derneği 
Oturum Bilgisi 5. Oturum - 25 Ağustos 2025 Pazartesi 19.00-20.00 
Telif Hakkı © 2025 Sümeyra Kır. Yazar telif hakkını elinde tutarak yayımcıya 

uygun lisans ile yayım izni vermiştir. 
Lisans CC BY-NC 4.0 
Yayımcı Oku Okut Yayınları 
Kaynak Gösterimi Kır, Sümeyra. “Çağdaş Zihin Felsefesinde Teistik Bir Cevher 

Düalizmi: Richard Swinburne’ün Ruh Anlayışı”. 5. Türkiye Sosyal 
Bilimler Sempozyumu Bildiri Özetleri Kitabı. ed. Abdullah Demir. 53-56. 
Ankara: Oku Okut Yayınları, 2025. 
https://doi.org/10.55709/okuokutyayinlari.82 

  



Çağdaş Zihin Felsefesinde Teistik Bir Cevher Düalizmi: Richard Swinburne’ün Ruh Anlayışı  •  55 
 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

A Theistic Substance Dualism in Contemporary Philosophy of 
Mind: Richard Swinburne’s Conception of the Soul 

Sümeyra Kır 
 orcid.org/0009-0009-6247-9655  sumeyrrakr@gmail.com  ror.org/05ryemn72 

Ankara Yıldırım Beyazıt University, Institute of Social Sciences, Department of Philosophy of 
Religion, Ankara, Türkiye 

Abstract 
This paper examines Richard Swinburne’s understanding of substance dualism within the 
framework of contemporary philosophy of mind literature. The fundamental problem of 
the study is whether mental qualities can be reduced to physical qualities. In this context, 
Swinburne’s theistic dualism approach to the existence of the soul increases the 
explanatory power of metaphysics, but at the cost of moving away from the ideal of 
explainability by natural sciences. The question is how this approach can be justified. In 
this regard, the paper analyses how Swinburne’s substance dualism differs from both 
classical dualism and reductionist materialism. The study uses Swinburne’s own texts as a 
method, detailing the structural analysis and intellectual positioning of the argument he 
puts forward. In addition, it presents a comparative analysis by evaluating critical 
approaches in the relevant literature. According to Swinburne, humans are beings with 
mental qualities and the capacity for thought. He argues that mental qualities cannot be 
reduced to physical qualities, and therefore humans possess a non-material “soul”. 
According to him, the soul is a non-material substance that is the subject of conscious 
experiences and, in this sense, is a metaphysical foundation that ensures the continuity of 
personal identity. To ground his understanding of dualism, Swinburne reformulates 
Descartes’ “cogito ergo sum” argument and advances his defence of dualism, which he calls 
the ‘simple argument.’ In this argument, he defends the principle that ‘having the capacity 
to think is sufficient for existence.’ According to Swinburne, the soul does not always have 
to be conscious, but it has the potential to be conscious. The simple proof argument has 
been evaluated through concepts such as phenomenal consciousness and privileged 
access. The use of these concepts has brought the debate to a more contemporary and 
phenomenological dimension. In his argument, Swinburne has suggested that a person’s 
ability to conceive of themselves as separate from their body indicates that they cannot be 
merely a material entity. It has been concluded that even if psychological functions are 
interrupted, a person’s metaphysical existence will continue. According to Swinburne, this 
study shows that mental events are different from physical events, but can still be causally 
related to physical events. Within the scope of the paper, this argument has been evaluated 
in light of the concepts of phenomenal consciousness, privileged access, and personal 
subject, and related to contemporary philosophical debates. Swinburne’s approach 
constructs a unique position in favour of dualism by arguing that mental events, although 
different from physical events, can still establish causal relationships with them. In 
conclusion, Swinburne’s understanding of dualism, unlike classical understandings, is 
grounded in a theistic framework that incorporates concepts from contemporary 



56  •  Sümeyra Kır 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

philosophy of mind and presents an understanding of substance that carries potential 
consciousness beyond the act of thinking. This approach offers a more balanced dualistic 
model than reductionist materialism, while also providing a metaphysical basis for the 
continuity of personal identity and the idea that the soul can continue to exist after death. 

Keywords 
Philosophy of Religion, Swinburne, Dualism, Consciousness, Soul, Body 
 

Type Conference Proceeding Abstract 
Received 2025-07-31 
Accepted 2025-08-01 
Published 2025-08-25 
Category Art & Humanities, Philosophy - Logic 
Research Area Religious Studies, Philosophy of Religion 
Conference : 
Title The 5th Turkish Symposium of Social Sciences 
Web https://sempozyum.okuokut.org/tsbs 
Location & Date Ankara, Türkiye; August 25-31, 2025 
Sponsor Ankara Yıldırım Beyazıt University; Oku Okut Association 
Proceeding Session Session 5 - Monday, 25 August 2025 19.00-20.00 
Copyright © 2025 Sümeyra Kır. The author retains the copyright and provides 

the publisher with a proper license to publish. 
License CC BY-NC 4.0 
Publisher Oku Okut Press 
Citation Kır, Sümeyra. “A Theistic Substance Dualism in Contemporary 

Philosophy of Mind: Richard Swinburne’s Conception of the Soul”. 
The 5th Turkish Symposium of Social Sciences The Books of Abstracts. ed. 
Abdullah Demir. 53-56. Ankara: Oku Okut Press, 2025. 
https://doi.org/10.55709/okuokutyayinlari.82 



 

sempozyum.okuokut.org 
 

65  

Yaşlılığın Ahlaki Değeri: Dinî, Felsefi ve Transhümanist 
Yaklaşımlar 

Fatma Somuncuoğlu Erkan 
 orcid.org/0009-0004-1333-3952  fsomuncu76@gmail.com  ror.org/00jga9g46 

Millî Eğitim Bakanlığı, Ankara, Türkiye 

Öz 
İnsanlık tarihi boyunca yaşlılık veya yaş alma, dinî, felsefi olarak farklı bakış açılarıyla ele 
alınmıştır. Bunlara gelenek, kültür, tıp, psikoloji, sosyoloji ve özellikle günümüzde pek çok 
tartışma ve araştırmaya konu olan transhümanizm de eklendiğinde bakış açılarının daha 
da farklılaştığını görebiliriz. Çoğu dinde uzun yaşamın Tanrı’nın bir lütfu olarak kabul 
edilir ve yaşlılara saygı göstermek önemlidir. Teistik dinlerde (Yahudilik, Hristiyanlık ve 
İslam) yaşlılık ömrün bir doğal parçasıdır. Hinduizm ve Budizm gibi dinlerde ise ruhsal 
gelişim ve kurtuluşa giden yolda önemli bir aşamadır. Felsefede genellikle, yaşlılık hayatın 
kaçınılmaz ama doğal bir dönemi olarak düşünülür ve yaş alan kimsenin tecrübeli ve bilgili 
olduğu kabul edilir. Antik Yunan Felsefesi, Stoa ve modern felsefe de özellikle 
varoluşçulukta farklı yaklaşımlar olmakla birlikte açıkça kötülük olarak adlandırılmaz. 
Transhümanizmde ise insanlığın evrimini hızlandırmayı ve biyolojik sınırlamalarını 
aşmayı hedefleyen bir düşünce akımıdır. Transhümanist düşüncede yaşlılık, insanın 
potansiyelini sınırlandıran ve teknoloji ile ortadan kaldırılması gereken bir durumdur ve 
dolayısıyla bir "kötülük" veya aşılması gereken bir sorun olarak değerlendirilir. Bazı 
felsefelerde ise yaşlılık yaşamın doğal bir süreci olarak kabul edildiği için ne iyi ne de 
kötüdür. Din, felsefe ve transhümanizmin yaşlılığa yaklaşımı ve ona yüklediği anlam 
farklıdır. Bu durum göz önüne alındığında yaşlılık doğal karşılanması gereken nötr bir 
durum mu, Tanrı’nın bir lütfu veya bir iyilik mi, yoksa insanın baş etmesi gereken bir 
hastalık veya kötülük müdür? Kötülük felsefede doğal, ahlaki ve metafizik olarak üç 
kısımda değerlendirilir. Yaşlılık bu anlamda doğal ve metafizik kötülük olarak 
düşünülebilir mi? İnsan sınırlılıkları olan bir varlıktır ve yaşlılığın/yaş almanın getirdiği 
bazı fiziki kısıtlamalar ve yaşlılık hastalıkları ontolojik kötülük olarak düşünülebilir. Bu 
bağlamda transhümanizm yaşlılığı doğal bir durum olarak kabul etmez ve insanın 
yaşlanmasını engellemek veya iyileştirmekten ziyade insanın biyolojik olarak yaşadığı bu 
süreci reddedip biyolojik insandan biyonik insana geçişin makul olduğunu düşünür. 
Dolayısıyla diğer düşüncelerden farklı düşündüğü, aynı görüşü paylaşmadıkları 
söylenebilir. Bu çalışmada yaşlılık hakkında dinî, felsefi ve transhümanist görüşler 
karşılaştırmalı olarak incelenecektir. Çalışmamızda bu alanlarla ilgili temel metinler 
incelerek bir genel bir değerlendirme yapılacaktır. Her insanın hayatına dokunacak bu 



58  •  Fatma Somuncuoğlu Erkan 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

çalışma felsefi, dinî, hukuki, kültürel ve bilimsel boyutları olacağı ve bu konuda yapılacak 
çalışmalara farklı bir bakış açısı getireceği düşünülmektedir. 

Anahtar Kelimeler 
Din Felsefesi, Felsefe, Din, Transhümanizm, Yaşlılık, Kötülük, İyilik, Bilim, Doğal Kötülük, 
Metafizik Kötülük 
 

Türü Bildiri Özeti 
Geliş Tarihi 31.07.2025 
Kabul Tarihi 07.08.2025 
Yayım Tarihi 25.08.2025 
Kategori Sanat ve Beşeri Bilimler, Felsefe - Mantık 
Araştırma Alanı Din Felsefesi 
Sempozyum : 
Adı 5. Türkiye Sosyal Bilimler Sempozyumu 
Web https://sempozyum.okuokut.org/tsbs 
Yer ve Tarih Ankara, Türkiye; 25-31 Ağustos 2025 
Sponsor Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi; Oku Okut Derneği 
Oturum Bilgisi 5. Oturum - 25 Ağustos 2025 Pazartesi 19.00-20.00 
Telif Hakkı © 2025 Fatma Somuncuoğlu Erkan. Yazar telif hakkını elinde tutarak 

yayımcıya uygun lisans ile yayım izni vermiştir. 
Lisans CC BY-NC 4.0 
Yayımcı Oku Okut Yayınları 
Kaynak Gösterimi Somuncuoğlu Erkan, Fatma. “Yaşlılığın Ahlaki Değeri: Dinî, Felsefi 

ve Transhümanist Yaklaşımlar”. 5. Türkiye Sosyal Bilimler 
Sempozyumu Bildiri Özetleri Kitabı. ed. Abdullah Demir. 57-60. Ankara: 
Oku Okut Yayınları, 2025. 
https://doi.org/10.55709/okuokutyayinlari.82 

  



Yaşlılığın Ahlaki Değeri: Dinî, Felsefi ve Transhümanist Yaklaşımlar  •  59 
 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

The Moral Value of Old Age: Religious, Philosophical, and 
Transhumanist Approaches 

Fatma Somuncuoğlu Erkan 
 orcid.org/0009-0004-1333-3952  fsomuncu76@gmail.com  ror.org/00jga9g46 

Ministry of National Education, Ankara, Türkiye 

Abstract 
Throughout human history, aging or growing old has been approached from various 
religious and philosophical perspectives. When tradition, culture, medicine, psychology, 
sociology, and especially transhumanism—a topic of much discussion and research today—
are added, we can see that these perspectives diversify even further. In most religions, 
long life is regarded as a gift from God, and showing respect to the elderly is important. In 
theistic religions (Judaism, Christianity, and Islam), aging is considered a natural part of 
the lifespan. In religions such as Hinduism and Buddhism, it is seen as a significant stage 
on the path to spiritual development and salvation. Philosophically, aging is generally 
considered an inevitable but natural phase of life, with the elderly regarded as experienced 
and wise. Although there are different approaches in Ancient Greek philosophy, Stoicism, 
and especially in modern philosophy such as existentialism, aging is not explicitly labeled 
as evil. Transhumanism, on the other hand, is a movement that aims to accelerate human 
evolution and overcome biological limitations. From the transhumanist perspective, aging 
is a condition that limits human potential and should be eliminated through technology; 
hence, it is viewed as an "evil" or a problem to be overcome. In some philosophies, since 
aging is accepted as a natural process of life, it is considered neither good nor evil. Religion, 
philosophy, and transhumanism assign different meanings and attitudes toward aging. 
Considering this, is aging a neutral condition that should be naturally accepted, a blessing 
or good bestowed by God, or a disease or evil that humans must cope with? In philosophy, 
evil is categorized into natural, moral, and metaphysical. In this sense, can aging be 
considered a natural and metaphysical evil? Humans are beings with limitations, and some 
physical restrictions and diseases caused by aging can be seen as ontological evils. In this 
context, transhumanism does not accept aging as a natural condition; instead of merely 
preventing or curing the biological process of aging, it rejects the biological human 
condition altogether and sees the transition from biological to bionic humans as 
reasonable. Therefore, it can be said that transhumanism holds a different view and does 
not share the same perspective as other schools of thought. In this study, religious, 
philosophical, and transhumanist views on aging will be comparatively examined. 
Fundamental texts related to these fields will be reviewed to provide a general evaluation. 
Since this topic touches every human life, the study is expected to encompass 



60  •  Fatma Somuncuoğlu Erkan 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

philosophical, religious, legal, cultural, and scientific dimensions and offer a different 
perspective for future research in this area. 

Keywords 
Philosophy of Religion, Philosophy, Religion, Transhumanism, Old Age, Evil, Goodness, 
Science, Natural Evil, Metaphysical Evil 
 

Type Conference Proceeding Abstract 
Received 2025-07-31 
Accepted 2025-08-07 
Published 2025-08-25 
Category Art & Humanities, Philosophy - Logic 
Research Area Religious Studies, Philosophy of Religion 
Conference : 
Title The 5th Turkish Symposium of Social Sciences 
Web https://sempozyum.okuokut.org/tsbs 
Location & Date Ankara, Türkiye; August 25-31, 2025 
Sponsor Ankara Yıldırım Beyazıt University; Oku Okut Association 
Proceeding Session Session 5 - Monday, 25 August 2025 19.00-20.00 
Copyright © 2025 Fatma Somuncuoğlu Erkan. The author retains the copyright 

and provides the publisher with a proper license to publish. 
License CC BY-NC 4.0 
Publisher Oku Okut Press 
Citation Somuncuoğlu Erkan, Fatma. “The Moral Value of Old Age: Religious, 

Philosophical, and Transhumanist Approaches”. The 5th Turkish 
Symposium of Social Sciences The Books of Abstracts. ed. Abdullah 
Demir. 57-60. Ankara: Oku Okut Press, 2025. 
https://doi.org/10.55709/okuokutyayinlari.82 



 

sempozyum.okuokut.org 
 

69  

Joseph Margolis ve Ölümün Kültürel Ontolojisi: Çağdaş Felsefede 
Ölümün Anlamı Üzerine Bir İnceleme 

Şerife Ümmühani Horasan 
 orcid.org/0009-0008-3245-9031  summuhani@gmail.com 

Bağımsız Araştırmacı, Türkiye 

Öz 
Bu çalışma, Joseph Margolis’in kültürel ontoloji perspektifinden ölüm anlayışını, felsefe 
tarihinin önemli düşünürlerinin görüşleriyle birlikte ele almaktadır. Ölüm, bu bağlamda 
yalnızca biyolojik bir son olmanın ötesinde, varoluşsal, kültürel, etik ve ruhsal anlam 
katmanlarıyla incelenmektedir. Margolis, “kesintili varlık” ve “yorumlayıcı görecelilik” 
kavramları aracılığıyla, ölümün sabit ve evrensel bir gerçeklik olmaktan ziyade, kültürel 
ve bireysel bağlamlarda anlam kazandığını ortaya koymaktadır. Böylece ölüm, farklı 
kültürler ve bireyler için sürekli olarak yeniden yorumlanan ve inşa edilen çok katmanlı 
bir olgu olarak belirginleşir. Bu temel bakış açısı, Margolis’in felsefesinin insan varoluşunu 
ve kültürel ürünleri sabit değil, tarihsel ve kesintili olarak ele alan yaklaşımından 
beslenmektedir. Margolis’e göre kültürel gerçeklikler -sanat eserleri, değerler, gelenekler 
ve ölüm anlayışları- doğal nesneler gibi değişmez değil, hermenötik yorumlarla şekillenen 
tarihsel inşalardır. Bu yaklaşım, ölümün de tıpkı sanat ve etik gibi, insanın anlam 
dünyasında tarihsel ve kültürel olarak beliren bir fenomen olduğunu düşündürmektedir. 
Bu noktada, ölüm düşüncesinin farklı felsefi bağlamlardaki yansımalarına odaklanmak, 
çalışmanın kapsamını derinleştirmektedir. Çalışma, Platon, Heidegger ve Derrida gibi 
filozofların ölüm üzerine düşüncelerini tartışırken, özellikle Emmanuel Levinas’ın etik 
felsefesinin ölüm konusuna kattığı yeni boyutu da inceleme konusu yapmaktadır. 
Levinas’a göre ölüm, yalnızca bireysel varoluşun sonu değil, aynı zamanda “öteki” ile 
kurulan etik ilişkinin temelidir. Ölüm, insanın etik sorumluluğunun kaynağı ve insanı 
sonsuz bir sorumluluk bilincine çağıran bir olgudur. Bu perspektif, ölümün ontolojik 
boyutunu etik bir çağrı olarak yeniden anlamlandırmakta ve insanın varoluşunu 
anlamlandırmadaki etik yükümlülüğünü ön plana çıkarmaktadır. Bununla birlikte, ölüm 
düşüncesine katkıda bulunan önemli figürlerden biri de Nikolay Berdyaev’dir. Berdyaev’in 
varoluşçu ve mistik yaklaşımı, çalışmaya ruhsal özgürlük ve yaratıcı kişilik temalarıyla 
katkıda bulunmaktadır. Berdyaev’e göre ölüm, insanın özgürlüğünü sınayan ve yaratıcı 
kişiliğini ortaya çıkaran bir sınırdır. Ölüm, aynı zamanda insanın ruhsal dönüşümünü 
sağlayan bir deneyim olarak görülmekte, böylece varoluşun anlamı, ölümle birlikte 
yeniden şekillenmektedir. Berdyaev’in vurgusu, insanın özgürlük alanını genişleten ve 
varoluşsal kaygıyı yaratıcılığa dönüştüren bir perspektif sunmaktadır. 
Sonuç olarak, araştırma, karşılaştırmalı felsefi analiz ve hermenötik yorumlama 
yöntemlerini kullanarak ölümün anlamının kültürel, etik ve bireysel bağlamlarda sürekli 
olarak yeniden inşa edildiğini ortaya koymaktadır. Margolis’in kültürel ontolojisi, 
Levinas’ın etik sorumluluk vurgusu ve Berdyaev’in ruhsal özgürlük anlayışı bir araya 
getirildiğinde, ölümün çağdaş ve çok katmanlı bir yorumunun mümkün olduğu 
görülmektedir. Ölümün yorumlanma biçiminin yaşamın anlamını ve akışını belirlediği 



62  •  Şerife Ümmühani Horasan 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

dikkat çekmektedir. Böylece çalışma, ölümün biyolojik bir son olmanın ötesinde yaşamı 
inşa eden varoluşsal, etik ve ruhsal bir dönüşüm alanı olduğunu vurgulamaktadır. 

Anahtar Kelimeler 
Felsefe, Felsefe Tarihi, Çağdaş Felsefe, Ölüm, Yaşamın Anlamı, Joseph Margolis, Emmanuel 
Levinas, Nicolay Berdyaev, Yorumlayıcı Görecelilik 
 

Türü Bildiri Özeti 
Geliş Tarihi 31.07.2025 
Kabul Tarihi 31.07.2025 
Yayım Tarihi 25.08.2025 
Kategori Sanat ve Beşeri Bilimler, Felsefe - Mantık 
Araştırma Alanı Felsefe - Mantık 
Sempozyum : 
Adı 5. Türkiye Sosyal Bilimler Sempozyumu 
Web https://sempozyum.okuokut.org/tsbs 
Yer ve Tarih Ankara, Türkiye; 25-31 Ağustos 2025 
Sponsor Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi; Oku Okut Derneği 
Oturum Bilgisi 6. Oturum - 25 Ağustos 2025 Pazartesi 21.00-22.00 
Telif Hakkı © 2025 Şerife Ümmühani Horasan. Yazar telif hakkını elinde tutarak 

yayımcıya uygun lisans ile yayım izni vermiştir. 
Lisans CC BY-NC 4.0 
Yayımcı Oku Okut Yayınları 
Kaynak Gösterimi Horasan, Şerife Ümmühani. “Joseph Margolis ve Ölümün Kültürel 

Ontolojisi: Çağdaş Felsefede Ölümün Anlamı Üzerine Bir İnceleme”. 
5. Türkiye Sosyal Bilimler Sempozyumu Bildiri Özetleri Kitabı. ed. 
Abdullah Demir. 61-64. Ankara: Oku Okut Yayınları, 2025. 
https://doi.org/10.55709/okuokutyayinlari.82 

  



Joseph Margolis ve Ölümün Kültürel Ontolojisi  •  63 
 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

Joseph Margolis and the Cultural Ontology of Death: An 
Examination of the Meaning of Death in Contemporary Philosophy 

Şerife Ümmühani Horasan 
 orcid.org/0009-0008-3245-9031  summuhani@gmail.com 

Independent Researcher, Türkiye 

Abstract 
This study examines Joseph Margolis’ understanding of death from the perspective of 
cultural ontology, together with the views of important thinkers in the history of 
philosophy. In this context, death is examined beyond being merely a biological end, but 
also in terms of its existential, cultural, ethical, and spiritual layers of meaning. Through 
the concepts of “intermittent existence” and “interpretive relativity,” Margolis 
demonstrates that death is not a fixed and universal reality, but rather gains meaning in 
cultural and individual contexts. Thus, death emerges as a multi-layered phenomenon that 
is constantly reinterpreted and constructed for different cultures and individuals. This 
fundamental perspective is informed by Margolis’s philosophical approach, which views 
human existence and cultural products not as fixed but as historical and intermittent. 
According to Margolis, cultural realities—artworks, values, traditions, and understandings 
of death—are not unchanging like natural objects but are historical constructions shaped 
by hermeneutic interpretations. This approach suggests that death, like art and ethics, is 
a phenomenon that emerges historically and culturally in the human world of meaning. 
At this point, focusing on the reflections of the idea of death in different philosophical 
contexts deepens the scope of the study. While discussing the thoughts of philosophers 
such as Plato, Heidegger, and Derrida on death, the study also examines the new dimension 
that Emmanuel Levinas’ ethical philosophy adds to the subject of death. According to 
Levinas, death is not only the end of individual existence but also the basis of the ethical 
relationship established with “the other.” Death is the source of human ethical 
responsibility and a phenomenon that calls humans to an infinite sense of responsibility. 
This perspective reinterprets the ontological dimension of death as an ethical call and 
highlights the ethical obligation of humans to make sense of their existence. Another 
important figure who contributed to the concept of death is Nikolai Berdyaev. Berdyaev’s 
existentialist and mystical approach contributes to the study with themes of spiritual 
freedom and creative personality. According to Berdyaev, death is a boundary that tests 
human freedom and reveals creative personality. Death is also seen as an experience that 
enables spiritual transformation, thus reshaping the meaning of existence. Berdyaev’s 
emphasis offers a perspective that expands the realm of human freedom and transforms 
existential anxiety into creativity. 
In conclusion, the study uses comparative philosophical analysis and hermeneutic 
interpretation methods to reveal that the meaning of death is constantly being 
reconstructed in cultural, ethical, and individual contexts. When Margolis’ cultural 
ontology, Levinas’ emphasis on ethical responsibility, and Berdyaev’s understanding of 
spiritual freedom are brought together, it becomes apparent that a contemporary and 



64  •  Şerife Ümmühani Horasan 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

multi-layered interpretation of death is possible. It is noteworthy that the way death is 
interpreted determines the meaning and flow of life. Thus, the study emphasizes that 
death is not merely a biological end but an existential, ethical, and spiritual transformation 
that shapes life. 

Keywords 
Philosophy, History of Philosophy, Contemporary Philosophy, Death, Meaning of Life, 
Joseph Margolis, Emmanuel Levinas, Nicolay Berdyaev, Interpretive Relativity 
 

Type Conference Proceeding Abstract 
Received 2025-07-31 
Accepted 2025-07-31 
Published 2025-08-25 
Category Art & Humanities, Philosophy - Logic 
Research Area Philosophy, Logic 
Conference : 
Title The 5th Turkish Symposium of Social Sciences 
Web https://sempozyum.okuokut.org/tsbs 
Location & Date Ankara, Türkiye; August 25-31, 2025 
Sponsor Ankara Yıldırım Beyazıt University; Oku Okut Association 
Proceeding Session Session 6 - Monday, 25 August 2025 21.00-22.00 
Copyright © 2025 Şerife Ümmühani Horasan. The author retains the copyright 

and provides the publisher with a proper license to publish. 
License CC BY-NC 4.0 
Publisher Oku Okut Press 
Citation Horasan, Şerife Ümmühani. “Joseph Margolis and the Cultural 

Ontology of Death: An Examination of the Meaning of Death in 
Contemporary Philosophy”. The 5th Turkish Symposium of Social 
Sciences The Books of Abstracts. ed. Abdullah Demir. 61-64. Ankara: 
Oku Okut Press, 2025. 
https://doi.org/10.55709/okuokutyayinlari.82 



 

sempozyum.okuokut.org 
 

73  

Transhümanizm Felsefesi Bağlamında Ray Kurzweil’de Bilinç 
Problemi 

Merve Demirel 
 orcid.org/0000-0002-8517-1313  merve33demirel@gmail.com  ror.org/05ryemn72 

Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Felsefe ve Din Bilimleri Anabilim 
Dalı, Ankara, Türkiye 

Mehmet Ata Az 
 orcid.org/0000-0002-8844-8875  mehmetataaz@aybu.edu.tr  ror.org/05ryemn72 

Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi, İlahiyat Fakültesi, Felsefe ve Din Bilimleri Anabilim Dalı, 
Ankara, Türkiye 

Öz 
Transhümanist düşünce, insan doğasını teknoloji, bilim ve felsefe yoluyla değiştirmeyi 
amaçlar. Ray Kurzweil’in çalışmaları özellikle bilinç, zihin ve yapay zekâ ilişkisine dair öne 
sürdüğü iddialarla çağdaş felsefi düşünce içinde dikkat çekici bir pozisyon almaktadır. 
Araştırmanın amacı, Ray Kurzweil’in transhümanist felsefesi çerçevesinde zihin, bilinç ve 
benlik kavramlarını nasıl yeniden tanımladığını incelemek ve bu dönüşümün çağdaş zihin 
felsefesindeki yerini ortaya koymaktır. Kurzweil’in insanı algoritmik, dijitalleştirilebilir ve 
yeniden üretilebilir bir bilinç örüntüsü olarak görmesi, klasik insan anlayışına alternatif 
bir paradigma sunar. Bu bağlamda çalışma, teknolojik tekillik, zihin yüklemesi ve 
sibernetik ölümsüzlük gibi kavramlar aracılığıyla insanın zihinsel ve varoluşsal yapısının 
nasıl dönüştüğünü felsefî olarak analiz etmeyi amaçlamaktadır. Araştırmada yöntem 
olarak nitel yaklaşım benimsenmiş; Kurzweil’in transhümanizme dair çalışmaları 
sistematik biçimde doküman analizi yöntemiyle incelenmiştir. Çalışmada temel veri 
kaynağını, Ray Kurzweil’in transhümanist düşünceyi şekillendirdiği eserleri 
oluşturmaktadır. Kurzweil’in düşünceleri hem betimleyici hem de yorumlayıcı bir 
çerçeveyle ele alınmış; teknik içerikler felsefî tartışmalarla bütünleştirilmiştir. 
Araştırmanın önemi, transhümanizmi yalnızca teknolojik bir eğilim değil; insanın zihinsel 
ve varlıksal sınırlarını yeniden kuran bir felsefî yönelim olarak ele alıyor olmasında 
yatmaktadır. Özellikle Kurzweil’in bilinç, kimlik ve ölüm gibi temel meseleleri teknik 
çözümler aracılığıyla dönüştürme girişimi, klasik felsefî sorulara çağın bilimsel diliyle 
verilmiş özgün yanıtlar olarak değerlendirilmiştir. Bu bağlamda araştırma, insanın 
doğasına dair yerleşik kabullerin ötesine geçen yeni bir insan tasavvurunu tartışmaya 
açmakta; zihin felsefesi ile teknoloji felsefesi arasında eleştirel bir köprü kurmaktadır. 
Sonuç olarak çalışma, Kurzweil’in insanı veri temelli bir bilinç örüntüsü olarak kavradığını; 
benliğin fiziksel taşıyıcıdan bağımsız, taşınabilir ve çoğaltılabilir bir yapıya 
indirgenebileceğini ve ölümün bilgi kaybı biçiminde yeniden tanımlanabileceğini ortaya 
koymaktadır. Bu yaklaşım, insanın yalnızca biyolojik bir varlık olarak değil, kendini 
algoritmik olarak yeniden üretebilen ve varoluşunu dijital biçimde sürdürebilen bir özne 
olarak kavramsallaştırılmasına imkân tanımaktadır. Böylece Kurzweil’in transhümanist 
ontolojisi, felsefî olarak insan sonrası varoluşun sınırlarını çizmekte; bilinç, benlik ve 



66  •  Merve Demirel - Mehmet Ata Az 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

kimlik gibi köklü kavramları dijital çağın imkanları doğrultusunda yeniden düşünmeye 
davet etmektedir. 

Anahtar Kelimeler 
Din Felsefesi, Zihin, Bilinç, Transhümanizm, Ray Kurzweil 

Etik Beyan 
Bu çalışma, Prof. Dr. Mehmet Ata Az danışmanlığında sürdürmekte olduğumuz 
"Transhumanizm’in Çağdaş Zihin Felsefesi Bağlamında Ray Kurzweil’in Görüşlerinin 
Değerlendirilmesi" başlıklı yüksek lisans tezi esas alınarak hazırlanmıştır. 
 

Türü Bildiri Özeti 
Geliş Tarihi 14.07.2025 
Kabul Tarihi 31.07.2025 
Yayım Tarihi 25.08.2025 
Kategori Sanat ve Beşeri Bilimler, Felsefe - Mantık 
Araştırma Alanı Din Felsefesi 
Sempozyum : 
Adı 5. Türkiye Sosyal Bilimler Sempozyumu 
Web https://sempozyum.okuokut.org/tsbs 
Yer ve Tarih Ankara, Türkiye; 25-31 Ağustos 2025 
Sponsor Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi; Oku Okut Derneği 
Oturum Bilgisi 6. Oturum - 25 Ağustos 2025 Pazartesi 21.00-22.00 
Telif Hakkı © 2025 Merve Demirel - Mehmet Ata Az. Yazarlar telif hakkını elinde 

tutarak yayımcıya uygun lisans ile yayım izni vermiştir. 
Lisans CC BY-NC 4.0 
Yayımcı Oku Okut Yayınları 
Kaynak Gösterimi Demirel, Merve - Az, Mehmet Ata. “Transhümanizm Felsefesi 

Bağlamında Ray Kurzweil’de Bilinç Problemi”. 5. Türkiye Sosyal 
Bilimler Sempozyumu Bildiri Özetleri Kitabı. ed. Abdullah Demir. 65-68. 
Ankara: Oku Okut Yayınları, 2025. 
https://doi.org/10.55709/okuokutyayinlari.82 

  



Transhümanizm Felsefesi Bağlamında Ray Kurzweil’de Bilinç Problemi  •  67 
 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

The Problem of Consciousness in Ray Kurzweil within the Context 
of Transhumanist Philosophy 

Merve Demirel 
 orcid.org/0000-0002-8517-1313  merve33demirel@gmail.com  ror.org/05ryemn72 

Ankara Yıldırım Beyazıt University, Institute of Social Sciences, Department of Philosophy and 
Religious Studies, Ankara, Türkiye 

Mehmet Ata Az 
 orcid.org/0000-0002-8844-8875  mehmetataaz@aybu.edu.tr  ror.org/05ryemn72 

Ankara Yıldırım Beyazıt University, Faculty of Theology, Department of Philosophy and Religious 
Sciences, Ankara, Türkiye 

Abstract 
Transhumanist thought aims to transform human nature through technology, science, 
and philosophy. Ray Kurzweil’s works occupy a notable position within contemporary 
philosophical discourse, particularly through his assertions concerning the relationship 
between consciousness, mind, and artificial intelligence. The purpose of this research is to 
examine how Kurzweil redefines the concepts of mind, consciousness, and self within the 
framework of transhumanist philosophy, and to analyze the place of this conceptual 
transformation within contemporary philosophy of mind. Kurzweil’s conception of the 
human being as an algorithmic, digitizable, and reproducible pattern of consciousness 
presents an alternative paradigm to the classical understanding of humanity. In this 
context, the study aims to philosophically analyze how the mental and existential 
structure of the human being is transformed through key transhumanist concepts such as 
technological singularity, mind uploading, and cybernetic immortality. This research 
adopts a qualitative approach, systematically employing document analysis to examine 
Kurzweil’s works on transhumanism. The primary data consists of Kurzweil’s major texts 
in which he constructs his transhumanist thought. His ideas are explored through both 
descriptive and interpretive frameworks, and technical content is integrated with 
philosophical discussion. The significance of this study lies in its treatment of 
transhumanism not merely as a technological trend, but as a philosophical orientation that 
reconfigures the mental and existential boundaries of the human. In particular, Kurzweil’s 
attempt to transform fundamental issues such as consciousness, identity, and death 
through technical means is evaluated as a set of original responses to classical 
philosophical questions, articulated in the scientific language of the age. Accordingly, this 
research opens a critical discussion on a new conception of humanity that transcends 
traditional assumptions about human nature and builds a theoretical bridge between 
philosophy of mind and philosophy of technology. 
In conclusion, the study reveals that Kurzweil conceives the human being as a data-based 
pattern of consciousness; that the self can be reduced to a portable and reproducible 
structure independent of its physical substrate; and that death can be redefined as the loss 
of information. This approach allows for the conceptualization of the human not merely 
as a biological entity, but as a subject capable of algorithmic self-replication and digital 



68  •  Merve Demirel - Mehmet Ata Az 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

continuation. Thus, Kurzweil’s transhumanist ontology philosophically outlines the limits 
of post-human existence, inviting a rethinking of foundational concepts such as 
consciousness, selfhood, and identity in light of the possibilities afforded by the digital age. 

Keywords 
Philosophy of Religion, Mind, Consciousness, Transhumanism, Ray Kurzweil 

Ethical Statement 
This study was prepared based on the master’s thesis titled ’An Evaluation of Ray 
Kurzweil’s Views in the Context of Contemporary Philosophy of Mind and 
Transhumanism’, which is currently being conducted under the supervision of Prof. Dr. 
Mehmet Ata Az. 
 

Type Conference Proceeding Abstract 
Received 2025-07-14 
Accepted 2025-07-31 
Published 2025-08-25 
Category Art & Humanities, Philosophy - Logic 
Research Area Religious Studies, Philosophy of Religion 
Conference : 
Title The 5th Turkish Symposium of Social Sciences 
Web https://sempozyum.okuokut.org/tsbs 
Location & Date Ankara, Türkiye; August 25-31, 2025 
Sponsor Ankara Yıldırım Beyazıt University; Oku Okut Association 
Proceeding Session Session 6 - Monday, 25 August 2025 21.00-22.00 
Copyright © 2025 Merve Demirel - Mehmet Ata Az. The authors retains the 

copyright and provides the publisher with a proper license to 
publish. 

License CC BY-NC 4.0 
Publisher Oku Okut Press 
Citation Demirel, Merve - Az, Mehmet Ata. “The Problem of Consciousness 

in Ray Kurzweil within the Context of Transhumanist Philosophy”. 
The 5th Turkish Symposium of Social Sciences The Books of Abstracts. ed. 
Abdullah Demir. 65-68. Ankara: Oku Okut Press, 2025. 
https://doi.org/10.55709/okuokutyayinlari.82 



 

sempozyum.okuokut.org 
 

77  

Özgür İradeyi Açıklamada Nörobilimsel ve Felsefi Yaklaşımlar: J. 
Searle ve B. Libet Üzerine Bir İnceleme 

Ahmet Yasin Türkmen 
 orcid.org/0000-0005-4152-4630  ayasinturkmen@gmail.com  ror.org/05ryemn72 

Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Felsefe ve Din Bilimleri 
Anabilim Dalı, Ankara, Türkiye 

Öz 
Gerçekten biz mi karar veriyoruz, yoksa kararlar sadece bize aitmiş gibi mi görünüyor? Bu 
soru, yalnızca bilimsel bir merak değil, insanın özne olma iddiasına yöneltilmiş derin bir 
sorgulamayı yansıtır. Bu makale, özgür irade kavramını felsefi ve deneysel yönleriyle ele 
alarak, Benjamin Libet’in nörofizyolojik deneyleriyle (1983, Brain) John Searle’ün zihinsel 
boşluk (mental gaps) kuramı (2001, Rationality in Action) arasında karşılaştırmalı bir analiz 
yapmayı hedeflemektedir. Çalışma, özgür irade sorununa ilişkin iki temel yaklaşımı; biri 
bilincin zamansal önceliğini deneysel verilerle sorgulayan Libet’i, diğeri bilinçli karar alma 
sürecini indirgenemez bir zihinsel gerçeklik olarak kavramsallaştıran Searle’ü temel 
almaktadır. Özgür iradenin bilince rağmen mi, bilinç sayesinde mi mümkün olduğu sorusu, 
bu iki yaklaşımın merkezinde yer alan problematiği oluşturmaktadır. Bu doğrultuda, alt 
amaç olarak her iki modelin özgür iradenin doğasını açıklamadaki yeterlilik ve 
sınırlılıklarını ortaya koymak hedeflenmiştir. Libet’in hazırlık potansiyeli verilerinin özgür 
iradeyi biyolojik bir tepki alanına indirgemesi ve Searle’ün bilinçli karar anında beliren 
nedensel boşluklara yaptığı vurgu, özgür irade anlayışlarının yalnızca metodolojik değil, 
aynı zamanda ontolojik temellerde de ayrıştığını göstermektedir. Bu ayrışma, bireyin 
eylemlerinden sorumlu tutulup tutulamayacağına dair etik ve epistemik tartışmalara da 
ışık tutmaktadır. Araştırma, kavramsal analiz ve mantıksal çıkarım yöntemine dayalı 
teorik bir yaklaşımı benimsemiş; deneysel verilerin felsefi anlamı üzerine 
yapılandırılmıştır. Sonuç olarak, çalışmada özgür iradenin kesin olarak doğrulanamadığı 
veya çürütülemediği, ancak her iki yaklaşımın da özgürlük fikrinin belirli boyutlarını 
aydınlatmaya katkı sunduğu, buna karşın özellikle Libet’in deneysel çerçevesine yöneltilen 
yeni eleştirilerle (örneğin Schurger vd., 2012) tartışmanın güncelliğini koruduğu ve 
problemin doğası gereği çok katmanlı bir yapıda varlığını sürdürdüğü sonucuna 
ulaşılmıştır. 

Anahtar Kelimeler 
Felsefe, Din Felsefesi, Özgür İrade, John Searle, Benjamin Libet, Bilinç 

Etik Beyan 
Bu çalışma, Prof. Dr. Mehmet Ata Az danışmanlığında 2025 yılında tamamladığımız “Özgür 
İradeyi Açıklamada Nörobilimsel ve Felsefi Yaklaşımlar: J. Searle ve B. Libet Üzerine Bir 
İnceleme” başlıklı seminer ödevi esas alınarak hazırlanmıştır. 
 

Türü Bildiri Özeti 



70  •  Ahmet Yasin Türkmen 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

Geliş Tarihi 31.07.2025 
Kabul Tarihi 04.08.2025 
Yayım Tarihi 25.08.2025 
Kategori Sanat ve Beşeri Bilimler, Felsefe - Mantık 
Araştırma Alanı Din Felsefesi 
Sempozyum : 
Adı 5. Türkiye Sosyal Bilimler Sempozyumu 
Web https://sempozyum.okuokut.org/tsbs 
Yer ve Tarih Ankara, Türkiye; 25-31 Ağustos 2025 
Sponsor Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi; Oku Okut Derneği 
Oturum Bilgisi 6. Oturum - 25 Ağustos 2025 Pazartesi 21.00-22.00 
Telif Hakkı © 2025 Ahmet Yasin Türkmen. Yazar telif hakkını elinde tutarak 

yayımcıya uygun lisans ile yayım izni vermiştir. 
Lisans CC BY-NC 4.0 
Yayımcı Oku Okut Yayınları 
Kaynak Gösterimi Türkmen, Ahmet Yasin. “Özgür İradeyi Açıklamada Nörobilimsel ve 

Felsefi Yaklaşımlar: J. Searle ve B. Libet Üzerine Bir İnceleme”. 5. 
Türkiye Sosyal Bilimler Sempozyumu Bildiri Özetleri Kitabı. ed. Abdullah 
Demir. 69-72. Ankara: Oku Okut Yayınları, 2025. 
https://doi.org/10.55709/okuokutyayinlari.82 

  



Özgür İradeyi Açıklamada Nörobilimsel ve Felsefi Yaklaşımlar  •  71 
 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

Neuroscientific and Philosophical Approaches to Explaining Free 
Will: An Analysis of J. Searle and B. Libet 

Ahmet Yasin Türkmen 
 orcid.org/0000-0005-4152-4630  ayasinturkmen@gmail.com  ror.org/05ryemn72 

Yıldırım Beyazıt University, Institute of Social Sciences, Department of Philosophy and Religious 
Studies, Ankara, Türkiye 

Abstract 
Do we truly make our own decisions, or do decisions merely appear to belong to us? This 
question is not merely a matter of scientific curiosity, but a deep inquiry directed at the 
very notion of human beings as autonomous agents. This article aims to examine the 
concept of free will from both philosophical and experimental perspectives through a 
comparative analysis of Benjamin Libet’s neurophysiological experiments (Brain, 1983) 
and John Searle’s theory of mental gaps (Rationality in Action, 2001). The study is grounded 
on two central approaches to the problem of free will: one, represented by Libet, which 
questions the temporal priority of consciousness through empirical data; the other, 
proposed by Searle, which conceptualizes conscious decision-making as an irreducible 
mental phenomenon. At the heart of the analysis lies the fundamental question of whether 
free will is possible despite consciousness or because of it. Accordingly, a secondary aim of 
the study is to reveal the explanatory strengths and limitations of both models in 
accounting for the nature of free will. Libet’s interpretation of readiness potential as 
reducing free will to a biological response mechanism, and Searle’s emphasis on causal 
gaps that emerge in moments of conscious decision, indicate that their understandings of 
free will diverge not only methodologically but also ontologically. This divergence also 
sheds light on ethical and epistemic debates concerning whether individuals can truly be 
held responsible for their actions. Methodologically, the study adopts a theoretical 
framework based on conceptual analysis and logical inference, structured around the 
philosophical implications of empirical findings. In conclusion, it is argued that free will 
can neither be definitively proven nor refuted. However, both approaches contribute to 
illuminating particular dimensions of the concept of freedom. Moreover, especially in light 
of recent criticisms directed at Libet’s experimental framework (e.g., Schurger et al., 2012), 



72  •  Ahmet Yasin Türkmen 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

the discussion remains both relevant and unresolved due to the inherently complex and 
multi-layered nature of the problem. 

Keywords 
Philosophy, Philosophy of Religion, Free Will, John Searle, Benjamin Libet, Consciousness 

Ethical Statement 
This study is based on the seminar paper entitled “Neuroscientific and Philosophical 
Approaches to Explaining Free Will: An Analysis of J. Searle and B. Libet”, completed in 
2025 under the supervision of Prof. Dr. Mehmet Ata Az. 
 

Type Conference Proceeding Abstract 
Received 2025-07-31 
Accepted 2025-08-04 
Published 2025-08-25 
Category Art & Humanities, Philosophy - Logic 
Research Area Religious Studies, Philosophy of Religion 
Conference : 
Title The 5th Turkish Symposium of Social Sciences 
Web https://sempozyum.okuokut.org/tsbs 
Location & Date Ankara, Türkiye; August 25-31, 2025 
Sponsor Ankara Yıldırım Beyazıt University; Oku Okut Association 
Proceeding Session Session 6 - Monday, 25 August 2025 21.00-22.00 
Copyright © 2025 Ahmet Yasin Türkmen. The author retains the copyright and 

provides the publisher with a proper license to publish. 
License CC BY-NC 4.0 
Publisher Oku Okut Press 
Citation Türkmen, Ahmet Yasin. “Neuroscientific and Philosophical 

Approaches to Explaining Free Will: An Analysis of J. Searle and B. 
Libet”. The 5th Turkish Symposium of Social Sciences The Books of 
Abstracts. ed. Abdullah Demir. 69-72. Ankara: Oku Okut Press, 2025. 
https://doi.org/10.55709/okuokutyayinlari.82 



 

sempozyum.okuokut.org 
 

81  

Auguste Comte’un İslam'a Dair Görüşleri 

Rumeysa Nur Tanı Ünsal 
 orcid.org/0009-0001-6277-8788  rntunsal@ankara.edu.tr  ror.org/01wntqw50 

Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Felsefe ve Din Bilimleri Anabilim 
Dalı, Ankara, Türkiye 

Ramazan Ünsal 
 orcid.org/0000-0002-1731-348X  ramazanunsal@aybu.edu.tr  ror.org/05ryemn72 

Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Sosyoloji Anabilim Dalı, 
Ankara, Türkiye 

Öz 
Bu çalışma, sosyolojinin kurucu isimlerinden Auguste Comte’un din anlayışını ve özel 
olarak İslam dini hakkındaki düşüncelerini ele alarak sosyoloji tarihi ve din sosyolojisi 
açısından alana özgün bir katkı sunmayı amaçlamaktadır. Çalışma, betimleyici ve kuramsal 
bir metindir; Comte’un din sosyolojisi ve İslam hakkındaki düşüncelerini teorik bağlamda 
ele alan, kavramsal çözümleme yöntemine dayalı bir incelemedir. 
Din, Comte’un sosyolojisinde ve kişisel hayatında önemli bir yere sahiptir. Her ne kadar 
geleneksel dinlerden birine bağlı olmasa da ve doğaüstü varlıklara inanmadığını belirtse 
de onun için din her zaman vazgeçilmez bir unsur olmuştur. Comte’a göre din toplumsal 
hayatı düzenleyen en önemli kurumların başında gelmektedir. Ancak pozitivist bir 
gelecekte “geleneksel” dinlere yer yoktur. Onların yerine doğaüstü güçlerden arınan, 
toplumsal bütünlüğü ve evrenselliği sağlayacak olan tek bir din var olabilecektir: “İnsanlık 
Dini” ya da “Pozitif Din”. “Seküler” bir din görünümü arz eden bu kurguda Comte, İnsanlık 
Dini’nin öncüleri olarak kabul ettiği İslamiyet ve Hristiyanlık/Katoliklik ile özellikle 
ilgilenmiştir. 
Comte, Hristiyanlık/Katolik ile İslam’ı birbirlerinin hem zıttı hem de birbirlerinin 
eksikliklerini tamamlayan dinler olarak görmektedir. Ona göre Roma dünyasının mirası bu 
iki din arasında bölünmüştür. Bu bölünme sonucunda bir dönem Katoliklik daha sonra da 
İslamiyet insanlığın gelişmesinde önemli roller oynamıştır. Bu noktada Comte’un İslam 
hakkındaki görüşleri de Katoliklikle beraber anlaşılabilmektedir.  
Evrensellik iddiasına sahip olan bu iki din, Comte’a göre birbirlerinin üstesinden 
gelememiş, aralarındaki güç mücadelesinden sonra İslam ve Katoliklik arasındaki sınırlar 
netleşmiş, iki din de evrensellik iddialarını kaybederek çözülme sürecine girmişlerdir. Bu 
süreçten sonra pozitivizm insanlığın ihtiyaç duyduğu evrensel dini oluşturmaya 
başlamıştır. Metinlerinde de görüldüğü gibi yaşadığı çağın kısıtlı imkanlarına rağmen 
İslam üzerine düşünmüş, araştırmış ve ondan beslenmeye çalışmıştır.  
Comte’un İslam hakkındaki düşünceleri temelde üç madde ile özetlenebilir: İslam’ın bilime 
olan katkısı, sosyal düzeni sağlamadaki rolü ve insanlığın ilerlemesindeki etkisi. Ancak 
onun bu düşünceleri aslında müstakil bir çaba olmayıp genel insanlık tarihi ve evrimi 



74  •  Rumeysa Nur Tanı Ünsal - Ramazan Ünsal 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

hakkındaki düşüncelerinin içinde serpilmiştir. Comte tarihin ve toplumun yasalarını 
keşfederek yaşadığı dönemdeki toplumsal krizlere çözüm bulmaya çalışmıştır. 
Bir anlamda Comte, hem bir “sosyolog” olarak hem de kurmuş olduğu “İnsanlık Dini’nin 
rahibi” olarak İslam’ı incelemiştir. Ancak kendi ifadesiyle İslam’a karşı taşıdığı ön yargı 
onu bilimsel bakış açısından uzaklaştırmıştır. O daha çok İslam’ın sosyal ve siyasal yanıyla 
ilgilenmiş, teolojik yanını ise ele almamıştır. Her ne kadar erken dönem yazılarında o, 
İslam’ın insanlığın gelişmesinde önemli bir rolü olmadığını iddia etse de daha sonra bu 
fikirlerinden vazgeçmiş ve İslam’ı İnsanlık Dini’nin en önemli öncüsü olarak kabul etmiştir. 
Ona göre İslam doğuda pozitivizmi tek başına hazırlayabilmiş olan dindir. Bu nedenle 
İslam, metafizik aşamaya ihtiyaç duymadan, doğrudan pozitif aşamaya geçebilecektir. 
İnsanlık Dini, Hz. Muhammed’in öğretilerini de içinde barındırdığından, pozitif aşamaya 
geçişte Müslümanlar zorlanmayacaklardır. Hatta Comte’a göre pozitif aşamaya geçişi 
Müslümanlar kolaylaştıracaklardır. İslam’ın sosyal ve siyasal yönleriyle pozitivizme 
geçişte oynadığı potansiyel rolün Comte tarafından nasıl değerlendirildiğini ortaya 
koymak, din sosyolojisi ve sosyolojik düşünce açısından dikkate değerdir. 

Anahtar Kelimeler 
Din Sosyolojisi, Auguste Comte, Pozitivizm, İnsanlık Dini, İslam 
 

Türü Bildiri Özeti 
Geliş Tarihi 31.07.2025 
Kabul Tarihi 06.08.2025 
Yayım Tarihi 25.08.2025 
Kategori Sosyal ve Davranış Bilimleri, Sosyoloji 
Araştırma Alanı Din Sosyolojisi 
Sempozyum : 
Adı 5. Türkiye Sosyal Bilimler Sempozyumu 
Web https://sempozyum.okuokut.org/tsbs 
Yer ve Tarih Ankara, Türkiye; 25-31 Ağustos 2025 
Sponsor Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi; Oku Okut Derneği 
Oturum Bilgisi 7. Oturum - 26 Ağustos 2025 Salı 13.00-14.00 
Telif Hakkı © 2025 Rumeysa Nur Tanı Ünsal - Ramazan Ünsal. Yazarlar telif 

hakkını elinde tutarak yayımcıya uygun lisans ile yayım izni 
vermiştir. 

Lisans CC BY-NC 4.0 
Yayımcı Oku Okut Yayınları 
Kaynak Gösterimi Tanı Ünsal, Rumeysa Nur - Ünsal, Ramazan. “Auguste Comte’un 

İslam'a Dair Görüşleri”. 5. Türkiye Sosyal Bilimler Sempozyumu Bildiri 
Özetleri Kitabı. ed. Abdullah Demir. 73-76. Ankara: Oku Okut 
Yayınları, 2025. https://doi.org/10.55709/okuokutyayinlari.82 

  



Auguste Comte’un İslam'a Dair Görüşleri  •  75 
 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

Auguste Comte’s Views on Islam 
Rumeysa Nur Tanı Ünsal 

 orcid.org/0009-0001-6277-8788  rntunsal@ankara.edu.tr  ror.org/01wntqw50 
Ankara Yıldırım Beyazıt University, Institute of Social Sciences, Department of Philosophy and 

Religious Studies, Ankara, Türkiye 

Ramazan Ünsal 
 orcid.org/0000-0002-1731-348X  ramazanunsal@aybu.edu.tr  ror.org/05ryemn72 

Ankara Yıldırım Beyazıt University, Institute of Social Sciences, Department of Sociology, 
Ankara, Türkiye 

Abstract 
This study aims to offer an original contribution to the fields of the history of sociology 
and the sociology of religion by examining the religious understanding of Auguste Comte, 
one of the founding figures of sociology, with a particular focus on his thoughts regarding 
Islam. The study is a descriptive and theoretical text; it is an analysis based on conceptual 
analysis methods that examines Comte’s thoughts on the sociology of religion and Islam 
within a theoretical framework.  
Religion holds a significant place in both Comte’s sociological system and his personal life. 
Although he did not affiliate with any traditional religion and explicitly rejected belief in 
supernatural entities, religion remained an indispensable element for him. According to 
Comte, religion is one of the most essential institutions that organize social life. However, 
in the positivist future he envisioned, there would be no place for “traditional” religions. 
Instead, a single religion purified of supernatural elements—capable of ensuring social 
cohesion and universality—would prevail: the “Religion of Humanity” or “Positive 
Religion.” In this construct, which takes the form of a “secular” religion, Comte paid 
particular attention to Islam and Christianity/Catholicism, which he regarded as 
precursors to the Religion of Humanity. 
Comte saw Christianity/Catholicism and Islam as religions that were both oppositional and 
complementary. In his view, the legacy of the Roman world had been divided between 
these two religions. As a result of this division, Catholicism in one era and Islam in another 
played significant roles in the development of humanity. At this point, Comte’s views on 
Islam can also be understood in conjunction with his interpretation of Catholicism. 
According to Comte, these two universalist religions were unable to overcome one 
another; following their power struggle, the boundaries between Islam and Catholicism 
became clearer, and both religions began to lose their claims to universality, entering a 
process of dissolution. From that point forward, positivism began to construct the 
universal religion humanity needed. As evident in his texts, despite the limited means of 
his time, he reflected on Islam, conducted research, and sought intellectual nourishment 
from it. 
Comte’s views on Islam can essentially be summarized in three points: its contribution to 
science, its role in maintaining social order, and its impact on the progress of humanity. 
However, these views were not in fact an independent effort, but rather were interwoven 



76  •  Rumeysa Nur Tanı Ünsal - Ramazan Ünsal 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

within his broader reflections on the history and evolution of humanity. By seeking to 
discover the laws of history and society, Comte aimed to find solutions to the social crises 
of his own time. 
Comte studied Islam both as a sociologist and as the self-proclaimed priest of the Religion 
of Humanity. However, by his own admission, the prejudice he held toward Islam 
occasionally distanced him from a scientific perspective. He was primarily concerned with 
the social and political dimensions of Islam, while avoiding its theological aspects. 
Although in his early writings he claimed that Islam had not played a significant role in 
the development of humanity, he later abandoned this view and came to regard Islam as 
one of the most important forerunners of the Religion of Humanity. According to him, 
Islam is the only religion in the East that could independently prepare the ground for 
positivism. For this reason, Islam would be able to transition directly to the positive stage 
without needing to pass through a metaphysical phase. Since the Religion of Humanity 
also encompasses the teachings of Prophet Muhammad, Muslims would not find this 
transition difficult. In fact, according to Comte, Muslims would facilitate the transition to 
the positive stage. Revealing how Comte evaluated the potential role of Islam’s social and 
political dimensions in the transition to positivism is of particular importance for the 
sociology of religion and for sociological thought in general. 

Keywords 
Sociology of Religion, Auguste Comte, Positivism, Religion of Humanity, Islam 
 

Type Conference Proceeding Abstract 
Received 2025-07-31 
Accepted 2025-08-06 
Published 2025-08-25 
Category Social and Behaviour Sciences, Sociology 
Research Area Religious Studies, Sociology of Religion 
Conference : 
Title The 5th Turkish Symposium of Social Sciences 
Web https://sempozyum.okuokut.org/tsbs 
Location & Date Ankara, Türkiye; August 25-31, 2025 
Sponsor Ankara Yıldırım Beyazıt University; Oku Okut Association 
Proceeding Session Session 7 - Tuesday, 26 August 2025 13.00-14.00 
Copyright © 2025 Rumeysa Nur Tanı Ünsal - Ramazan Ünsal. The authors 

retains the copyright and provides the publisher with a proper 
license to publish. 

License CC BY-NC 4.0 
Publisher Oku Okut Press 
Citation Tanı Ünsal, Rumeysa Nur - Ünsal, Ramazan. “Auguste Comte’s 

Views on Islam”. The 5th Turkish Symposium of Social Sciences The 
Books of Abstracts. ed. Abdullah Demir. 73-76. Ankara: Oku Okut 
Press, 2025. https://doi.org/10.55709/okuokutyayinlari.82 



 

sempozyum.okuokut.org 
 

85  

Kafeler Üzerinden Kültürel Sermaye ve Sınıfsal Ayrışma 

İlknur Rabia Tuna 
 orcid.org/0009-0008-4037-4513  ituna62@outlook.com  ror.org/03rdpn141 

Bursa Teknik Üniversitesi, İnsan ve Toplum Bilimleri Fakültesi, Sosyoloji Anabilim Dalı, 
Bursa, Türkiye 

Öz 
Bu çalışma, Sosyoloji disiplini çerçevesinde, Pierre Bourdieu’nün kültürel sermaye kuramı 
odağında kentteki kafe kültürünü sınıfsal ayrışma ve kimlik sunumu açısından ele almayı 
amaçlamıştır. Modern kent yaşamı içerisinde yalnızca tüketim nesneleri değil, bu 
tüketimin gerçekleştiği mekânlar da sosyal ve kültürel anlamlar taşımaktadır. Kafeler, 
özellikle son yıllarda üçüncü dalga kahveciler gibi belirli estetik ve tüketim kodlarına sahip 
alanlar olarak, bireylerin kimlik inşasında ve sosyal aidiyetlerinin dışavurumunda önemli 
roller üstlenmiştir. Bu araştırmanın önemi, gündelik hayatın sıradan bir mekânı gibi 
görünen kafelerin, aslında sınıfsal farklılıkların ve statü göstergelerinin yeniden üretildiği 
ideolojik alanlar olduğunu ortaya koymasından gelmektedir. Bourdieu’ye göre kültürel 
sermaye, bireylerin sahip oldukları bilgi, zevk, dil kullanımı ve estetik anlayış gibi 
unsurlarla biçimlenir; bu unsurlar bireyin hem sosyal konumunu hem de sosyal alanda 
nasıl tanındığını belirler. Bu bağlamda, bireylerin tercih ettikleri kafelerin, yalnızca “kahve 
içilen yerler” değil, kültürel sermayenin görünür olduğu, sınıfsal ayrışmanın simgesel 
düzeyde yeniden üretildiği mekânlardır. 
Çalışmada literatür derlemesi yöntemi kullanılarak, kentteki tüketim mekânlarının 
bireylerin kültürel sermaye düzeylerine göre nasıl farklılaştığı analiz edilmiştir. Yapılan 
analizlerde, üçüncü dalga kahvecilerin minimalist iç mekân tasarımları, özgün menü dili, 
yüksek fiyat politikaları ve belirli müşteri profilleriyle kültürel sermayesi yüksek bireyler 
için bir cazibe merkezi hâline geldiği gözlenmiştir. Buna karşın, geleneksel çay ocakları ya 
da zincir kafe markaları, farklı sınıfsal ve kültürel aidiyetlerin buluştuğu alternatif kamusal 
alanlar olarak öne çıkmaktadır. Bu mekânlar arasındaki farklılıkların, bireylerin sadece 
mekânsal tercihlerini değil, aynı zamanda zevk biçimlerini, gündelik alışkanlıklarını ve 
sosyal ilişkiler kurma biçimlerini de yansıtmaktadır. Bu durum, kentteki kafe seçimlerinin, 
bireylerin toplumsal aidiyetlerini ve statülerini bilinçli veya bilinçsizce ifade etme biçimi 
olarak işlev gördüğünü ortaya koymaktadır. 
Instagram gibi sosyal medya platformlarında kafe paylaşımı üzerinden kültürel kimlik 
sunumu yapılması ise, kültürel sermayenin yalnızca içsel değil, aynı zamanda kamusal 
olarak performe edilen bir değer olduğunu göstermiştir. Bu sanal paylaşımlar, bireylerin 
mekân tercihleri üzerinden kendilerini belirli bir sosyal gruba ait hissetme ve bu aidiyeti 
dışa vurma pratiklerinin güncel bir uzantısı olarak incelenmektedir. 
Bu çalışma, Bourdieu’nün Distinction (Ayrım) kitabından yola çıkarak, tüketim 
mekânlarının kentteki sınıfsal görünürlüğü ve kimlik sunumu üzerindeki etkisini 
tartışmıştır. Elde edilen bulgular, kafelerin modern kentte sadece sosyalleşme alanları 
olmanın ötesinde, bireylerin toplumsal konumlarını ve kültürel birikimlerini 
sergiledikleri, böylece sınıf farklılıklarının hem yeniden üretildiği hem de pekiştirildiği 
önemli kültürel sahneler haline geldiğini açıkça göstermektedir. Bu bağlamda, kafe 



78  •  İlknur Rabia Tuna 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

tercihleri üzerinden okunan sınıf ve kültür ilişkisi, kent yaşamındaki eşitsizliklerin ve 
ayrışmaların mikro düzeydeki somut tezahürlerine işaret etmektedir. 

Anahtar Kelimeler 
Sosyoloji, Bourdieu, Kültürel Sermaye, Sınıfsal Ayrışma, Kimlik Sunumu, Üçüncü Dalga 
Kahveciler 
 

Türü Bildiri Özeti 
Geliş Tarihi 24.07.2025 
Kabul Tarihi 03.08.2025 
Yayım Tarihi 25.08.2025 
Kategori Sosyal ve Davranış Bilimleri, Sosyoloji 
Araştırma Alanı Sosyoloji 
Sempozyum : 
Adı 5. Türkiye Sosyal Bilimler Sempozyumu 
Web https://sempozyum.okuokut.org/tsbs 
Yer ve Tarih Ankara, Türkiye; 25-31 Ağustos 2025 
Sponsor Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi; Oku Okut Derneği 
Oturum Bilgisi 7. Oturum - 26 Ağustos 2025 Salı 13.00-14.00 
Telif Hakkı © 2025 İlknur Rabia Tuna. Yazar telif hakkını elinde tutarak 

yayımcıya uygun lisans ile yayım izni vermiştir. 
Lisans CC BY-NC 4.0 
Yayımcı Oku Okut Yayınları 
Kaynak Gösterimi Tuna, İlknur Rabia. “Kafeler Üzerinden Kültürel Sermaye ve Sınıfsal 

Ayrışma”. 5. Türkiye Sosyal Bilimler Sempozyumu Bildiri Özetleri Kitabı. 
ed. Abdullah Demir. 77-80. Ankara: Oku Okut Yayınları, 2025. 
https://doi.org/10.55709/okuokutyayinlari.82 

  



Kafeler Üzerinden Kültürel Sermaye ve Sınıfsal Ayrışma  •  79 
 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

Cultural Capital and Class Segregatıon Through Cafes 
İlknur Rabia Tuna 

 orcid.org/0009-0008-4037-4513  ituna62@outlook.com  ror.org/03rdpn141 
Bursa Technical University, Faculty of Humanities and Social Sciences, Department of Sociology, 

Bursa, Türkiye 

Abstract 
This study, within the discipline of Sociology, aims to examine urban cafe culture from the 
perspective of class segregation and identity presentation, focusing on Pierre Bourdieu’s 
theory of cultural capital. In modern urban life, not only consumption objects but also the 
spaces where this consumption takes place carry social and cultural meanings. Cafes, 
especially in recent years, with specific aesthetic and consumption codes like third-wave 
coffee shops, have assumed significant roles in individuals’ identity construction and the 
externalization of their social affiliations. The importance of this research stems from its 
revelation that cafes, seemingly ordinary spaces of daily life, are in fact ideological fields 
where class differences and status symbols are reproduced. According to Bourdieu, 
cultural capital is shaped by individuals’ knowledge, tastes, language use, and aesthetic 
understanding; these elements determine both an individual’s social position and how 
they are recognized in the social field. In this context, it has been determined that the cafes 
individuals prefer are not merely “places to drink coffee,” but spaces where cultural capital 
is made visible and class segregation is symbolically reproduced. 
The study employed a literature review methodology to analyze how urban consumption 
spaces differentiate according to individuals’ cultural capital levels. Analyses revealed that 
third-wave coffee shops, with their minimalist interior designs, unique menu language, 
high pricing policies, and specific customer profiles, have become a center of attraction 
for individuals with high cultural capital. In contrast, traditional tea houses or chain cafe 
brands stand out as alternative public spaces where different class and cultural affiliations 
converge. It has been determined that these differences between spaces reflect not only 
individuals’ spatial preferences but also their forms of taste, daily habits, and ways of 
forming social relationships. This situation demonstrates that cafe choices in urban areas 
function as a conscious or unconscious means for individuals to express their social 
affiliations and status. 
Furthermore, the presentation of cultural identity through cafe sharing on social media 
platforms like Instagram has shown that cultural capital is not only internal but also a 
value publicly performed. These virtual shares have been examined as a contemporary 
extension of individuals’ practices of feeling belonging to a specific social group through 
their spatial preferences and externalizing this belonging. 
This study discussed the impact of consumption spaces on class visibility and identity 
presentation in urban areas, drawing upon Bourdieu’s Distinction. The findings clearly 
indicated that cafes in modern cities have become significant cultural stages beyond mere 
social gathering places, where individuals display their social positions and cultural 
accumulations, thereby both reproducing and reinforcing class differences. In this 
context, the relationship between class and culture, as interpreted through cafe 



80  •  İlknur Rabia Tuna 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

preferences, points to the concrete manifestations of inequalities and segregations at a 
micro level in urban life. 

Keywords 
Sociology, Bourdieu, Cultural Capital, Class Segregation, Identity Presentation, Third-
Wave Coffee Shops 
 

Type Conference Proceeding Abstract 
Received 2025-07-24 
Accepted 2025-08-03 
Published 2025-08-25 
Category Social and Behaviour Sciences, Sociology 
Research Area Sociology 
Conference : 
Title The 5th Turkish Symposium of Social Sciences 
Web https://sempozyum.okuokut.org/tsbs 
Location & Date Ankara, Türkiye; August 25-31, 2025 
Sponsor Ankara Yıldırım Beyazıt University; Oku Okut Association 
Proceeding Session Session 7 - Tuesday, 26 August 2025 13.00-14.00 
Copyright © 2025 İlknur Rabia Tuna. The author retains the copyright and 

provides the publisher with a proper license to publish. 
License CC BY-NC 4.0 
Publisher Oku Okut Press 
Citation Tuna, İlknur Rabia. “Cultural Capital and Class Segregatıon 

Through Cafes”. The 5th Turkish Symposium of Social Sciences The Books 
of Abstracts. ed. Abdullah Demir. 77-80. Ankara: Oku Okut Press, 
2025. https://doi.org/10.55709/okuokutyayinlari.82 



 

sempozyum.okuokut.org 
 

89  

Felsefi ve Sosyolojik Temellendirmeler Çerçevesinde Sigmund 
Freud ve Din 

Miray Yenen 
 orcid.org/0009-0007-1987-8904  miray.yenen@gazi.edu.tr  ror.org/054xkpr46 

Gazi Üniversitesi, Eğitim Bilimleri Enstitüsü, Felsefe Grubu Eğitimi Anabilim Dalı, Ankara, Türkiye 

Fahri Atasoy 
 orcid.org/0000-0001-9201-3586  fahriatasoy@gazi.edu.tr  ror.org/054xkpr46 

Gazi Üniversitesi, Eğitim Bilimleri Enstitüsü, Felsefe Grubu Eğitimi Anabilim Dalı, Ankara, Türkiye  

Öz 
Sigmund Freud’un, literatürde psikanalizin babası olarak ifade edildiği bilinmektedir. Bu 
sebeple onun hakkında psikoloji, felsefe ve sosyoloji disiplinleri kapsamında makaleler, 
kitaplar ve daha birçok eser yazılmıştır. Freud’un kendi eserleri incelendiğinde 
kuramındaki adlandırmalarda felsefi ve mitolojik kavramlardan yararlandığı 
görülmektedir. Buna Eros ve Thanatos kavramları örnek gösterilebilir. Bu çalışma 
Freud’un dine bakış açısını felsefi ve sosyolojik temellendirmeler çerçevesinde ve uygarlık 
kavramı bağlamında analizini konu almaktadır. Çalışmada nitel analiz yöntemlerinden 
metin analizi yöntemi kullanılmıştır. Sigmund Freud, uygarlığın insanlara güvenlik, düzen 
ve ilerleme sunduğunu, uygarlığın amacının insanları doğanın tehditlerinden korumak ve 
bireyler arası ilişkileri düzenlemek olduğunu belirtmiştir. Ancak, bu düzenin 
sağlanabilmesi için bireylerin içgüdüsel arzularının (özellikle saldırganlık ve cinsellik) 
bastırılması gerekmektedir. Freud’a göre uygarlık, bunun(bastırma) sayesinde var olabilir. 
Freud’a göre uygarlığın devamı açısından kültürel süperegonun gücünün önemli olduğu 
ve bu gücün korunmasında da dinin etkisinin büyük düzeyde olduğu ifade edilmektedir. 
Din ise Freud’a göre hayatın yükünü taşımada zorlanan birey için bir teselli olarak tasvir 
edilmektedir. İnsanların sonsuzluk ve adalet arayışı, yaşamın nedenini bulma gibi 
arayışlarının ve çaresizliklerinin karşılığının dinde de olduğu görülmektedir. Dinin 
insanlara iyiliklerin mutlaka ödüllendirileceğini ve kötülüklerin de cezalandırılacağını 
vaat ettiği bilinmektedir. Bu vaadin insanları rahatlattığı ve dinin buyruklarına uymalarını 
sağladığı düşünülmektedir. Dinin talepleri ile uygarlığın taleplerinin bu bağlamda 
benzerlik gösterdiği anlaşılmaktadır. Freud’a göre dinin, insan uygarlığı için büyük 
hizmetler gerçekleştirdiği ifade edilmektedir. Çalışmanın bulgularında; Freud’un, felsefi ve 
sosyolojik açıdan Marx da dahil olmak üzere birçok filozof ve sosyologdan oldukça 
etkilendiği görülmektedir. Din de bu noktada etkilenimlerinin olduğu bir alan olarak ifade 
edilebilir. Dinin, toplumdışı içgüdüleri evcilleştirmeye katkıda bulunması bakımından 
işlevsel olduğu görüşüne varılabilmektedir. 

Anahtar Kelimeler 
Sosyoloji, Toplum, Din, Sigmund Freud, Uygarlık, Psikanaliz 
 

Türü Bildiri Özeti 



82  •  Miray Yenen - Fahri Atasoy 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

Geliş Tarihi 31.07.2025 
Kabul Tarihi 03.08.2025 
Yayım Tarihi 25.08.2025 
Kategori Sosyal ve Davranış Bilimleri, Sosyoloji 
Araştırma Alanı Sosyoloji 
Sempozyum : 
Adı 5. Türkiye Sosyal Bilimler Sempozyumu 
Web https://sempozyum.okuokut.org/tsbs 
Yer ve Tarih Ankara, Türkiye; 25-31 Ağustos 2025 
Sponsor Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi; Oku Okut Derneği 
Oturum Bilgisi 7. Oturum - 26 Ağustos 2025 Salı 13.00-14.00 
Telif Hakkı © 2025 Miray Yenen - Fahri Atasoy. Yazarlar telif hakkını elinde 

tutarak yayımcıya uygun lisans ile yayım izni vermiştir. 
Lisans CC BY-NC 4.0 
Yayımcı Oku Okut Yayınları 
Kaynak Gösterimi Yenen, Miray - Atasoy, Fahri. “Felsefi ve Sosyolojik 

Temellendirmeler Çerçevesinde Sigmund Freud ve Din”. 5. Türkiye 
Sosyal Bilimler Sempozyumu Bildiri Özetleri Kitabı. ed. Abdullah Demir. 
81-84. Ankara: Oku Okut Yayınları, 2025. 
https://doi.org/10.55709/okuokutyayinlari.82 

  



Felsefi ve Sosyolojik Temellendirmeler Çerçevesinde Sigmund Freud ve Din  •  83 
 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

Sigmund Freud and Religion Within The Framework of 
Philosophical and Sociological Foundations 

Miray Yenen 
 orcid.org/0009-0007-1987-8904  miray.yenen@gazi.edu.tr  ror.org/01x8m3269 

Gazi University, Educational Sciences Institute, Department of Philosophy and Related Sciences, 
Ankara, Türkiye 

Fahri Atasoy 
 orcid.org/0000-0001-9201-3586  fahriatasoy@gazi.edu.tr  ror.org/01x8m3269 

Gazi University, Educational Sciences Institute, Department of Philosophy and Related Sciences, 
Ankara, Türkiye 

Abstract 
Sigmund Freud is widely recognized in the literature as the founder of psychoanalysis. 
Thus, numerous articles, books, and scholarly works have been written about his ideas 
across the disciplines of psychology, philosophy, and sociology. A close examination of 
Freud’s own writings reveals that he frequently employs philosophical and mythological 
concepts in his theoretical terminology. The notions of Eros and Thanatos serve as notable 
examples. This study aims to analyze Freud’s perspective on religion within the framework 
of philosophical and sociological foundations, particularly in the context of the concept of 
civilization. The research employs qualitative methods, specifically textual analysis. 
Sigmund Freud states that civilization offers people security, order, and progress, and that 
the purpose of civilization is to protect individuals from the threats of nature and to 
regulate interpersonal relationships. However, in order to maintain this order, individuals’ 
instinctual desires (especially aggression and sexuality) must be repressed. According to 
Freud, civilization can exist only through such repression. He argues that the strength of 
the cultural superego is crucial for the continuation of civilization, and that religion plays 
a significant role in maintaining this strength. For Freud, religion is portrayed as a 
consolation for the individual who struggles to bear the burdens of life. It is observed that 
people’s search for eternity, justice, and the meaning of life, as well as their feelings of 
helplessness, are addressed by religion. Religion is known to promise that good deeds will 
be rewarded and evil deeds will be punished. This promise is thought to provide comfort 
to individuals and to encourage them to comply with religious commandments. In this 
context, it is understood that the demands of religion and those of civilization show 
similarities. According to Freud, religion has rendered great services to human civilization. 
The findings of the study reveal that Freud was significantly influenced (both 
philosophically and sociologically) by many thinkers, including Marx. Religion can also be 



84  •  Miray Yenen - Fahri Atasoy 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

considered an area in which these influences are reflected. Religion can be considered 
functional in terms of contributing to the domestication of anti-social instincts. 

Keywords 
Sociology, Society, Religion, Sigmund Freud, Civilization, Psychoanalysis 
 

Type Conference Proceeding Abstract 
Received 2025-07-31 
Accepted 2025-08-03 
Published 2025-08-25 
Category Social and Behaviour Sciences, Sociology 
Research Area Sociology 
Conference : 
Title The 5th Turkish Symposium of Social Sciences 
Web https://sempozyum.okuokut.org/tsbs 
Location & Date Ankara, Türkiye; August 25-31, 2025 
Sponsor Ankara Yıldırım Beyazıt University; Oku Okut Association 
Proceeding Session Session 7 - Tuesday, 26 August 2025 13.00-14.00 
Copyright © 2025 Miray Yenen - Fahri Atasoy. The authors retains the 

copyright and provides the publisher with a proper license to 
publish. 

License CC BY-NC 4.0 
Publisher Oku Okut Press 
Citation Yenen, Miray - Atasoy, Fahri. “Sigmund Freud and Religion Within 

The Framework of Philosophical and Sociological Foundations”. The 
5th Turkish Symposium of Social Sciences The Books of Abstracts. ed. 
Abdullah Demir. 81-84. Ankara: Oku Okut Press, 2025. 
https://doi.org/10.55709/okuokutyayinlari.82 



 

sempozyum.okuokut.org 
 

93  

Kalabalık Yalnızlık: Modern Toplumda Din ve Kimlik 

Hatice Şenoğlu 
 orcid.org/0009-0004-1082-5070  hatice.sennoglu@gmail.com  ror.org/01x8m3269 

Hitit Üniversitesi, Lisansüstü Eğitim Enstitüsü, Felsefe ve Din Bilimleri Anabilim Dalı, Din 
Sosyolojisi Tezli Yüksek Lisans Programı, Çorum, Türkiye 

Öz 
Din Sosyolojisi disiplini çerçevesinde hazırlanan bu çalışma, modern toplumda bireyin 
yaşadığı kimlik bunalımı ve yalnızlık duygusunu “kalabalık yalnızlık” kavramı etrafında ele 
alarak dinin bu süreçteki yerini sorgulamayı amaçlamıştır. Özellikle dijitalleşme ve hızlı 
kentleşmenin neden olduğu yüzeysel ilişkiler, bireyin sosyal çevresinden koptuğu ama 
aynı zamanda görünürde bir kalabalığın içinde var olmaya çalıştığı bir hayat biçimini 
doğurmuştur. Bu noktada kalabalık yalnızlık, sadece psikolojik bir his değil, sosyolojik, 
kültürel ve iletişimsel bir olgu olarak karşımıza çıkmaktadır. 
Modern yaşamın getirdiği bireyselleşme ve sekülerleşme süreçleri, bireyin aidiyet 
bağlarını zayıflatmakta, toplumsal bütünlük duygusunu kırılgan hale getirmektedir. Bu 
bağlamda “kalabalık yalnızlık” kavramı, bireyin fiziksel olarak çevreyle iç içe olduğu ancak 
anlamlı ilişkilerden yoksun kaldığı bir ruh halini tanımlar. Kalabalık yalnızlık, yalnızca 
bireysel bir deneyim değil, toplumsal yapının dönüşümüne dair derin ipuçları barındıran 
bir olgudur. Din ise bu dönüşüm içinde, bireye yeniden aidiyet ve anlam sunabilecek en 
güçlü referanslardan biri olmaya devam etmektedir. Ancak bu gücün etkili olabilmesi, 
dinin toplumsal bağlamla kurduğu ilişkinin, bireyin ihtiyaç ve gerçeklikleriyle uyumlu hale 
gelmesine bağlıdır. Kimlik, aidiyet, anlam ve yalnızlık gibi temel meseleler etrafında 
şekillenen bu çalışmada, modern insanın içinde bulunduğu durumun çok boyutlu ve 
dinamik doğası göz önünde bulundurularak, daha derin ve katmanlı bir çözümlemenin 
gerekliliği vurgulanmıştır. 
Çalışmada Anthony Giddens, Charles Taylor ve Christopher Lasch gibi düşünürlerin 
modern kimlik, bireysellik, benlik ve toplumsal yabancılaşma üzerine görüşlerinden 
yararlanılmış, bireyin modern toplumdaki yalnızlık deneyimi dinin sunduğu anlam, 
aidiyet ve cemaat bağlamlarında değerlendirilmiştir. 
Yöntem olarak nitel bir literatür taraması benimsenmiş, dinin bireysel ve toplumsal 
düzlemde hem güven inşa eden hem de aidiyet duygusunu güçlendiren yönleri 
tartışılmıştır. Kalabalık yalnızlık, sadece bireysel bir psikolojik sorun değil, toplumsal 
çözülmenin ve kimlik karmaşasının da bir sonucu olarak ele alınmıştır. Dinin bireyde 
oluşturduğu metafizik güven ve cemaat yapısı, modern bireyin yalnızlıkla baş etmesinde 
önemli bir rol oynamaktadır. Sonuç olarak çalışma, modern toplumun bireyi yalnızlaştıran 



86  •  Hatice Şenoğlu 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

yapısına karşı dinin sunduğu bütünleştirici ve kimlik kazandırıcı işlevleri ortaya 
koymaktadır. 

Anahtar Kelimeler 
Din Sosyolojisi, Din, Kimlik, Kalabalık Yalnızlık, Modernleşme, Sekülerleşme 

Etik Beyan 
Bu çalışma, Prof. Dr. Yakup Çoştu danışmanlığında 2025 yılında Hitit Üniversitesinde Din 
Sosyolojisi tezli yüksek lisans programı kapsamında tamamladığımız “Kalabalık Yalnızlık: 
Modern Toplumda Din ve Kimlik” başlıklı Seminer çalışması esas alınarak hazırlanmıştır. 
 

Türü Bildiri Özeti 
Geliş Tarihi 29.07.2025 
Kabul Tarihi 30.07.2025 
Yayım Tarihi 25.08.2025 
Kategori Sosyal ve Davranış Bilimleri, Sosyoloji 
Araştırma Alanı Din Sosyolojisi 
Sempozyum : 
Adı 5. Türkiye Sosyal Bilimler Sempozyumu 
Web https://sempozyum.okuokut.org/tsbs 
Yer ve Tarih Ankara, Türkiye; 25-31 Ağustos 2025 
Sponsor Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi; Oku Okut Derneği 
Oturum Bilgisi 8. Oturum - 26 Ağustos 2025 Salı 15.00-16.00 
Telif Hakkı © 2025 Hatice Şenoğlu. Yazar telif hakkını elinde tutarak yayımcıya 

uygun lisans ile yayım izni vermiştir. 
Lisans CC BY-NC 4.0 
Yayımcı Oku Okut Yayınları 
Kaynak Gösterimi Şenoğlu, Hatice. “Kalabalık Yalnızlık: Modern Toplumda Din ve 

Kimlik”. 5. Türkiye Sosyal Bilimler Sempozyumu Bildiri Özetleri Kitabı. 
ed. Abdullah Demir. 85-88. Ankara: Oku Okut Yayınları, 2025. 
https://doi.org/10.55709/okuokutyayinlari.82 

  



Kalabalık Yalnızlık: Modern Toplumda Din ve Kimlik  •  87 
 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

Crowded Loneliness: Religion and Identity in Modern Society 
Hatice Şenoğlu 

 orcid.org/0009-0004-1082-5070  hatice.sennoglu@gmail.com  ror.org/01x8m3269 
Hitit University, Graduate School of Education, Department of Philosophy and Religious Studies, 

Master’s Programme in Sociology of Religion, Çorum, Türkiye 

Abstract 
This study, prepared within the framework of the discipline of Sociology of Religion, aims 
to examine the role of religion in the process of identity crisis and loneliness experienced 
by individuals in modern society, focusing on the concept of “crowded loneliness.” In 
particular, superficial relationships caused by digitalization and rapid urbanization have 
given rise to a way of life in which individuals are disconnected from their social 
environment but at the same time try to exist within a visible crowd. At this point, crowded 
loneliness emerges not only as a psychological feeling but also as a sociological, cultural, 
and communicative phenomenon. 
The processes of individualization and secularization brought about by modern life 
weaken the bonds of belonging and make the sense of social cohesion fragile. In this 
context, the concept of “crowded loneliness” describes a state of mind in which the 
individual is physically immersed in their environment but deprived of meaningful 
relationships. Lonely crowds are not merely an individual experience but a phenomenon 
that offers profound insights into the transformation of social structures. Religion 
continues to be one of the most powerful references capable of offering individuals a 
renewed sense of belonging and meaning within this transformation. However, the 
effectiveness of this power depends on religion’s relationship with the social context 
aligning with the individual’s needs and realities. In this study, which revolves around 
fundamental issues such as identity, belonging, meaning, and loneliness, the 
multidimensional and dynamic nature of the modern human condition is taken into 
consideration. 
The study draws on the views of thinkers such as Anthony Giddens, Charles Taylor, and 
Christopher Lasch on modern identity, individuality, selfhood, and social alienation; the 
individual’s experience of loneliness in modern society is evaluated in the context of the 
meaning, belonging, and community offered by religion. 
A qualitative literature review was adopted as the method, and the ways in which religion 
builds trust and strengthens the sense of belonging on both the individual and social levels 
were discussed. Crowded loneliness is not only considered an individual psychological 
problem but also a result of social disintegration and identity confusion. The metaphysical 
security and community structure that religion creates in the individual play an important 
role in helping the modern individual cope with loneliness. In conclusion, the study 



88  •  Hatice Şenoğlu 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

reveals the integrative and identity-forming functions of religion in the face of the 
structure of modern society that isolates the individual. 

Keywords 
Sociology of Religion, Religion, Identity, Crowded Loneliness, Modernization, 
Secularization 

Ethical Statement 
This study is based on the seminar paper titled “Crowded Loneliness: Religion and Identity 
in Modern Society”, which we completed in 2025 within the Master’s Program in Sociology 
of Religion at Hitit University under the supervision of Prof. Dr. Yakup Çoştu. 
 

Type Conference Proceeding Abstract 
Received 2025-07-29 
Accepted 2025-07-30 
Published 2025-08-25 
Category Social and Behaviour Sciences, Sociology 
Research Area Religious Studies, Sociology of Religion 
Conference : 
Title The 5th Turkish Symposium of Social Sciences 
Web https://sempozyum.okuokut.org/tsbs 
Location & Date Ankara, Türkiye; August 25-31, 2025 
Sponsor Ankara Yıldırım Beyazıt University; Oku Okut Association 
Proceeding Session Session 8 - Tuesday, 26 August 2025 15.00-16.00 
Copyright © 2025 Hatice Şenoğlu. The author retains the copyright and 

provides the publisher with a proper license to publish. 
License CC BY-NC 4.0 
Publisher Oku Okut Press 
Citation Şenoğlu, Hatice. “Crowded Loneliness: Religion and Identity in 

Modern Society”. The 5th Turkish Symposium of Social Sciences The 
Books of Abstracts. ed. Abdullah Demir. 85-88. Ankara: Oku Okut 
Press, 2025. https://doi.org/10.55709/okuokutyayinlari.82 



 

sempozyum.okuokut.org 
 

97  

Erkeklik Krizi Bağlamında Babalık Olgusu 

Ali Bayer 
 orcid.org/0000-0003-1867-5236  ali.bayer@selcuk.edu.tr  ror.org/045hgzm75 

Selçuk Üniversitesi, İlahiyat Fakültesi, Din Sosyolojisi Anabilim Dalı, Konya, Türkiye  

Öz 
Sosyal bilimler alanında toplumsal cinsiyet çalışmaları uzun zaman işlenen konular 
arasında yer almaktadır. Özellikle feminist hareketin etkisiyle başlayan erkeklik 
çalışmaları, üzerinde anlaşmaya varılan evrensel bir erkeklik tanımının olamayacağı 
şeklinde bir durumla karşı karşıya kalınmıştır. Geleneksel cinsiyet rollerinin feminizm 
hareketleri tarafından yoğun biçimde sorgulanması sonucunda erkeklerin bu geleneksel 
cinsiyet rolleri karşısında bir gerilim içinde olduklarını öne sürmüştür. Geleneksel erkek  
algısında görülen bu dönüşümler erkeklik krizi olarak ifade edilmiştir. Feminist 
tartışmalarda erkeklerin kadınlara göre avantajlarından bahsedilirken yeni durumda 
erkeklerin ataerkil sistemin mağduru olabilecekleri ifade edilmeye başlanmıştır. 
Sanayileşme, modernleşme etkisiyle kadının çalışma yaşamına girmesi, ev iş ve çocuk 
bakımıyla ilgili hususlarda dikkati baba üzerinde yoğunlaştırmaya başlamıştır. 
Araştırmanın amacı yaşanan bu değişimlerin aileye etkisini ortaya koymaktır. Ailenin 
yapısında, işlevlerinde ve bireylerin rollerinde görülen değişmeler hem gelişmelerden 
etkilenmiş hem de bu gelişmelerin ortaya çıkışını sağlamıştır. Araştırma yeni aile düzeni 
içindeki babanın rolünü ortaya koymayı amaçlamaktadır. 1970’lerde yeni babalık 
modelinin ortaya çıkışı, 1980 ve 1990’lı yıllardan sonra babalıkla ilgili çalışmalar yoğunluk 
kazanmıştır. Aile ve toplum içinde kadın ve çocuğa bakışın değişmesi, kadının iş hayatında 
istihdamının artışı, toplumsal hayatta daha aktif rol alması, statü ve rollerindeki 
değişmeler, eşit rol idealinin benimsenmesi gibi durumlar babalık ve babalıkla ilgili 
çalışmaların yapılmasında önemli faktörlerdir. Yeni babalık modelinde erkekler yemek 
yapan, çocukların bakımıyla ilgilenen ev işlerine yardım eden gibi niteliklere sahiptir. 
Günümüzde boşanmalar sonucunda tek ebeveynli ailelerin ortaya çıkışındaki artış 
babalığın yeniden değerlendirilmesini gerekli kılmıştır. Araştırmada erkeklik krizi 
bağlamında babalık, baba yokluğu, babalık krizi, rol farklılaşması gibi farklı yönlerden ele 
alınmıştır. Bu çalışmada nitel araştırma yöntemi kullanılmış, literatür taraması 
yönteminden hareketle ülkemizde ve küresel çapta istatistiksel verilerden de 
faydalanılmıştır. Değişen şartlar karşısında erkekliğin de değişime zorlandığı, bir takım 
kırılmalar yaşandığı, yaşanan değişimin erkeklik algısını nasıl değiştirdiği ele alınmıştır. 
Aynı zamanda aile içi ilişkileri, çocuklarla iletişim, duygusal destek ve şiddet eksenindeki 
etkileri ele alınmıştır. Kadının eğitim, ekonomi ve hukuki alanlarda kazanımlarının hem 
aile bireyleri hem de babalık üzerindeki etkileri ortaya konulmuştur. 

Anahtar Kelimeler 
Din Sosyolojisi, Babalık, Erkeklik Krizi, Rol Model, Baba Yokluğu 
 

Türü Bildiri Özeti 



90  •  Ali Bayer 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

Geliş Tarihi 31.07.2025 
Kabul Tarihi 04.08.2025 
Yayım Tarihi 25.08.2025 
Kategori Sosyal ve Davranış Bilimleri, Sosyoloji 
Araştırma Alanı Din Sosyolojisi 
Sempozyum : 
Adı 5. Türkiye Sosyal Bilimler Sempozyumu 
Web https://sempozyum.okuokut.org/tsbs 
Yer ve Tarih Ankara, Türkiye; 25-31 Ağustos 2025 
Sponsor Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi; Oku Okut Derneği 
Oturum Bilgisi 8. Oturum - 26 Ağustos 2025 Salı 15.00-16.00 
Telif Hakkı © 2025 Ali Bayer. Yazar telif hakkını elinde tutarak yayımcıya uygun 

lisans ile yayım izni vermiştir. 
Lisans CC BY-NC 4.0 
Yayımcı Oku Okut Yayınları 
Kaynak Gösterimi Bayer, Ali. “Erkeklik Krizi Bağlamında Babalık Olgusu”. 5. Türkiye 

Sosyal Bilimler Sempozyumu Bildiri Özetleri Kitabı. ed. Abdullah Demir. 
89-92. Ankara: Oku Okut Yayınları, 2025. 
https://doi.org/10.55709/okuokutyayinlari.82 

  



Erkeklik Krizi Bağlamında Babalık Olgusu  •  91 
 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

Fatherhood in the Context of the Crisis of Masculinity 
Ali Bayer 

 orcid.org/0000-0003-1867-5236  ali.bayer@selcuk.edu.tr  ror.org/045hgzm75 
Selçuk University, Faculty of Theology, Department of Sociology of Religion, Konya, Türkiye  

Abstract 
Gender studies have long been a topic of discussion within the social sciences. Masculinity 
studies, in particular, have been confronted with the fact that there can be no universally 
agreed-upon definition of masculinity, a concept that emerged from the influence of the 
feminist movement. The intense questioning of traditional gender roles by feminist 
movements has led to the assertion that men are in a state of tension in the face of these 
roles. These transformations in the traditional perception of masculinity have been 
referred to as a ‘masculinity crisis’. In feminist discussions about the advantages men have 
over women, it has begun to be suggested that men could be victims of the patriarchal 
system in this new situation. As a result of industrialisation and modernisation, women 
entering the workforce has shifted attention towards fathers in matters related to 
household chores and childcare. The aims of this research is to reveal the impact of these 
changes on the family. The changes observed in family structure, functions, and individual 
roles have both been influenced by these developments and have led to their emergence. 
The research aims to reveal the role of the father within the new family order.The 
emergence of the new fatherhood model in the 1970s led to an increase in fatherhood 
studies in the 1980s and 1990s. Significant factors in the conduct of studies on fatherhood 
and related topics include changes in societal and family perceptions of women and 
children, an increase in women’s employment, their more active role in social life, changes 
in their status and roles, and the adoption of the ideal of equal roles. In the new model of 
fatherhood, men participate in activities such as cooking, caring for children and helping 
with household chores. The increase in single-parent families resulting from divorces 
today has necessitated a re-evaluation of fatherhood. The study addressed fatherhood, 
fatherlessness, the fatherhood crisis, and role differentiation from different perspectives 
in the context of the crisis of masculinity. Qualitative research method was used in this 
study. Using a literature review method, we also utilize statistical data from our country 
and globally. This study examines how masculinity has been forced to change in the face 
of changing conditions, experiencing some ruptures, and the impact of these changes on 
family relationships, communication, and violence. It is discussed that masculinity was 
forced to change in the face of changing conditions, some ruptures were experienced, and 
how this change changed the perception of masculinity. The effects on family 
relationships, communication with children, emotional support and violence are also 



92  •  Ali Bayer 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

discussed. The effects of women’s achievements in education, economy and law on family 
members and fatherhood have been revealed. 

Keywords 
Sociology of Religion, Fatherhood, Crisis of Masculinity, Role Model, Absence of father 
 

Type Conference Proceeding Abstract 
Received 2025-07-31 
Accepted 2025-08-04 
Published 2025-08-25 
Category Social and Behaviour Sciences, Sociology 
Research Area Religious Studies, Sociology of Religion 
Conference : 
Title The 5th Turkish Symposium of Social Sciences 
Web https://sempozyum.okuokut.org/tsbs 
Location & Date Ankara, Türkiye; August 25-31, 2025 
Sponsor Ankara Yıldırım Beyazıt University; Oku Okut Association 
Proceeding Session Session 8 - Tuesday, 26 August 2025 15.00-16.00 
Copyright © 2025 Ali Bayer. The author retains the copyright and provides the 

publisher with a proper license to publish. 
License CC BY-NC 4.0 
Publisher Oku Okut Press 
Citation Bayer, Ali. “Fatherhood in the Context of the Crisis of Masculinity”. 

The 5th Turkish Symposium of Social Sciences The Books of Abstracts. ed. 
Abdullah Demir. 89-92. Ankara: Oku Okut Press, 2025. 
https://doi.org/10.55709/okuokutyayinlari.82 



 

sempozyum.okuokut.org 
 

101  

Kalabalıklar İçinde Yalnızlık:  
Zygmunt Bauman Sosyolojisinde Yalnızlığın Toplumsal Biçimleri 

Esra Güler Ayhan 
 orcid.org/0009-0005-8634-8634  245220109@aybu.edu.tr  ror.org/05ryemn72 

Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Din Sosyolojisi Anabilim Dalı, 
Ankara, Türkiye 

Öz 
Modern toplumlarda bireyselleşme, özgürlük ve özerklik idealleri yüzeyde bir özgürleşme 
alanı sunarken derinlemesine bakıldığında toplumsal çözülme, ilişkisel yitim ve yalnızlık 
gibi yeni sosyolojik sorunlara yol açmaktadır. Zygmunt Bauman bu çelişkili süreci akışkan 
modernite kavramı çerçevesinde açıklarken modern bireylerin artık sabit kimliklerden, 
kalıcı ilişkilerden ve süreklilik taşıyan aidiyet biçimlerinden uzaklaştığını belirtir. Bu 
bağlamda bireyler, görünürde çeşitli topluluklara ve bağlantılara sahip olsa da aslında 
“yalnız kalabalıklar” hâlinde yaşamaktadırlar. Çalışmanın konusu Bauman’ın sosyolojik 
perspektifinden modern yalnızlık olgusunun boş zaman, tüketim kültürü ve dijital gösteri 
bağlamında aldığı toplumsal biçimlerini anlamaktır. Çalışmanın temel problemini ise şu 
soruyla özetlemek mümkündür: Modern birey, artan dijital bağlantılara ve görünür 
kalabalıklara rağmen neden daha derin bir yalnızlık deneyimi yaşamaktadır ve bu durum 
Bauman’ın sosyolojisinde nasıl bir kuramsal çerçeveye sahiptir? Çalışmanın amacı bireysel 
gibi görünen yalnızlık deneyiminin modernliğin sunduğu özgürlük idealiyle eşzamanlı 
gelişen ilişkisellik yitiminden kaynaklanan toplumsal bir sonuç olduğunu ortaya 
koymaktır. Bu bağlamda boş zaman, yalnızca bir dinlenme alanı olmaktan çıkarak bireyin 
kimliğini sahnelediği, sosyal sermayesini görünür kıldığı ve aidiyet arayışını yeniden 
ürettiği bir gösteri zeminine dönüşmektedir. Bu süreçte birey yalnızca tüketilen bir figür 
olmakla kalmayıp görünürlüğünü sahnelerken içsel ilişkiden ve derin bağlardan 
soyutlanmış bir toplumsal varlığa da evrilmektedir. Tüketim kalıpları ve sosyal medya 
etkileşimleri, bireyi görünür kılarken aynı anda yalnızlaştıran sembolik süreçler 
üretmektedir. Çalışmada kullanılan yöntem nitel araştırma yöntemidir. Yalnızlık olgusu 
bireysel değil toplumsal olarak biçimlendirilmiş bir deneyim olarak ele alınmaktadır. 
Çalışma yalnızlığı bireysel bir duygu olmaktan çıkararak modern toplumda dijitalleşme ve 
tüketim kültürüyle şekillenen ilişkisel çözülmenin sosyolojik bir sonucu olarak ele alması 
bakımından literatüre özgün ve güncel bir katkı sunmaktadır. Nitekim Türk Dil 
Kurumu’nun 2024 yılında “kalabalık yalnızlık” ifadesini yılın kelimesi olarak belirlemiş 
olması, konunun yalnızca akademik değil toplumsal düzlemde de yakıcı bir karşılığa sahip 
olduğunu göstermektedir. 

Anahtar Kelimeler 
Din Sosyolojisi, Zygmunt Bauman, Yalnızlık, Akışkan Modernite, Tüketim Kültürü, Dijital 
Gösteri 
 

Türü Bildiri Özeti 



94  •  Esra Güler Ayhan 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

Geliş Tarihi 31.07.2025 
Kabul Tarihi 01.08.2025 
Yayım Tarihi 25.08.2025 
Kategori Sosyal ve Davranış Bilimleri, Sosyoloji 
Araştırma Alanı Din Sosyolojisi 
Sempozyum : 
Adı 5. Türkiye Sosyal Bilimler Sempozyumu 
Web https://sempozyum.okuokut.org/tsbs 
Yer ve Tarih Ankara, Türkiye; 25-31 Ağustos 2025 
Sponsor Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi; Oku Okut Derneği 
Oturum Bilgisi 8. Oturum - 26 Ağustos 2025 Salı 15.00-16.00 
Telif Hakkı © 2025 Esra Güler Ayhan. Yazar telif hakkını elinde tutarak 

yayımcıya uygun lisans ile yayım izni vermiştir. 
Lisans CC BY-NC 4.0 
Yayımcı Oku Okut Yayınları 
Kaynak Gösterimi Güler Ayhan, Esra. “Kalabalıklar İçinde Yalnızlık: Zygmunt Bauman 

Sosyolojisinde Yalnızlığın Toplumsal Biçimleri”. 5. Türkiye Sosyal 
Bilimler Sempozyumu Bildiri Özetleri Kitabı. ed. Abdullah Demir. 93-96. 
Ankara: Oku Okut Yayınları, 2025. 
https://doi.org/10.55709/okuokutyayinlari.82 

  



Kalabalıklar İçinde Yalnızlık: Zygmunt Bauman Sosyolojisinde Yalnızlığın Toplumsal Biçimleri  •  95 
 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

Loneliness in Crowds: The Social Forms of Isolation in Zygmunt 
Bauman’s Sociology 

Esra Güler Ayhan 
 orcid.org/0009-0005-8634-8634  245220109@aybu.edu.tr  ror.org/05ryemn72 

Ankara Yıldırım Beyazıt University, Institute of Social Sciences, Department of Sociology of 
Religion, Ankara, Türkiye 

Abstract 
While ideals of individualization, freedom, and autonomy in modern societies seemingly 
offer a space for emancipation, a deeper analysis reveals that these processes often lead to 
social fragmentation, relational loss, and new sociological problems such as loneliness. 
While elucidating this contradictory process within the framework of the concept of liquid 
modernity, Zygmunt Bauman states that modern individuals are now moving away from 
fixed identities, permanent relationships and continuous forms of belonging. In this 
context, individuals, although seemingly having various communities and connections, 
actually live in “lonely crowds.” This study aims to analyze the phenomenon of modern 
loneliness within Bauman’s sociological perspective by examining its social manifestations 
in the contexts of leisure, consumer culture, and digital spectacle. The central research 
question can be formulated as follows: Despite increasing digital connectivity and the 
appearance of social abundance, why do modern individuals experience a deeper sense of 
loneliness, and how can this be interpreted through Bauman’s theoretical framework? The 
objective of this study is to demonstrate that the experience of loneliness, often perceived 
as individual, is in fact a social outcome stemming from the loss of relational depth that 
coincides with the ideal of freedom promoted by modernity. In this regard, leisure is no 
longer a space for rest but a performative arena where individuals stage their identities, 
display their social capital, and rearticulate their quest for belonging. In this process, the 
individual becomes not only a consumed figure, but also a socially isolated being, stripped 
of deep emotional ties while striving for visibility. Consumption patterns and social media 
interactions, while increasing one’s visibility, simultaneously produce symbolic processes 
that foster loneliness. The study adopts a qualitative research method and conceptualizes 
loneliness not as a psychological feeling, but as a socially constructed experience. By 
framing loneliness as a sociological outcome shaped by digitalization and consumer 
culture in modern society, this research offers an original and timely contribution to the 
literature. The fact that the Turkish Language Association selected the term “lonely 
crowd” (kalabalık yalnızlık) as the word of the year in 2024 also underscores the social 
urgency and contemporary relevance of the topic. 

Keywords 
Sociology of Religion, Zygmunt Bauman, Loneliness, Liquid Modernity, Consumer Culture, 
Digital Spectacle 
 

Type Conference Proceeding Abstract 



96  •  Esra Güler Ayhan 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

Received 2025-07-31 
Accepted 2025-08-01 
Published 2025-08-25 
Category Social and Behaviour Sciences, Sociology 
Research Area Religious Studies, Sociology of Religion 
Conference : 
Title The 5th Turkish Symposium of Social Sciences 
Web https://sempozyum.okuokut.org/tsbs 
Location & Date Ankara, Türkiye; August 25-31, 2025 
Sponsor Ankara Yıldırım Beyazıt University; Oku Okut Association 
Proceeding Session Session 8 - Tuesday, 26 August 2025 15.00-16.00 
Copyright © 2025 Esra Güler Ayhan. The author retains the copyright and 

provides the publisher with a proper license to publish. 
License CC BY-NC 4.0 
Publisher Oku Okut Press 
Citation Güler Ayhan, Esra. “Loneliness in Crowds: The Social Forms of 

Isolation in Zygmunt Bauman’s Sociology”. The 5th Turkish 
Symposium of Social Sciences The Books of Abstracts. ed. Abdullah 
Demir. 93-96. Ankara: Oku Okut Press, 2025. 
https://doi.org/10.55709/okuokutyayinlari.82 



 

sempozyum.okuokut.org 
 

105  

Memlükler’de Sultanlık Makamına Giden Yolda Üst Düzey Emirler 
Arası Güç Mücadelesi 

Hatice Kübra Demirel 
 orcid.org/0009-0005-5558-7149  dmrl.htckbra@gmail.com  ror.org/05ryemn72 

Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, İslam Tarihi ve Sanatları 
Anabilim Dalı, Ankara, Türkiye 

Öz 
Memlükler Devleti’nde sultandan sonra en etkili güç odaklarını yüksek rütbeli emirler 
oluşturmuştur. Bu emirler, küçük yaşta köle olarak getirildikleri Mısır’da askerî eğitim 
kurumları olan tibâklarda yetiştirilmiş, azat edilmelerinin ardından çeşitli askerî 
görevlerde bulunarak devletin askerî-siyasal elit tabakasını teşkil etmişlerdir. Yetenekli ve 
kararlı olanlar zamanla en üst makamlara kadar yükselmiş, hatta sultanlık makamına 
ulaşmışlardır. Hanedana dayalı kalıcı bir saltanat sisteminin bulunmayışı, bu emirlere 
meşrû birer sultan adayı olma imkânı sunmuş, ancak iktidar mücadelelerini daha çetin ve 
kanlı hâle getirmiştir. Saltanatın, etkili ve güçlü emirler için ulaşılabilir bir hedef olması, 
sultan adaylarının her daim siyasî ve askerî bakımdan güçlü kalmalarını zorunlu kılmıştır. 
Bu bağlamda, çalışmada özellikle Sultan Kutuz, Sultan Baybars ve Sultan Muhammed en-
Nâsır’ın tahta çıkış süreçleri incelenmekte; üst düzey emirlerin bu süreçlerdeki etkisi 
ortaya konulmaktadır. Sultan Kutuz’un iktidara gelişinde diğer emirlerin rızasını alıp 
almadığı, güçsüz bir sultanın emirlerle olan ilişkilerinde nasıl bir tutum sergilediği gibi 
sorulara yanıtlar aranmaktadır. Çalışmanın temel amacı, Memlûk Devleti’nde emirlerin 
sahip olduğu gücün, yalnızca askerî değil aynı zamanda siyasî karar alma süreçlerinde ve 
özellikle sultan seçimi üzerindeki belirleyiciliğini ortaya koymaktır. Dolayısıyla, emirlerin 
sadece askerî bürokraside değil, sultanlığın meşruiyetinde de en etkili güç unsurlarından 
biri olarak öne çıkmışlardır. Bu çerçevede nitel araştırma yöntemi esas alınmış, kaynaklar 
ışığında gerçekleştirilen değerlendirmeler neticesinde şu tespitlere ulaşılmıştır: Memlûk 
siyasal sisteminde hanedan esasına dayalı bir saltanat anlayışının olmayışı, sultanlık 
makamını güçlü emirlerin müdahalesine açık hâle getirmiştir. Emirler, çoğu zaman 
uzlaşarak sultan belirlemiş, çocuk yaşta tahta çıkan hükümdarlar ise fiilen bu emirler 
tarafından yönetilmiştir. Sonuçta Memlûk Devleti’nde iktidarın meşruiyeti ve sürekliliği, 
hanedân mensubu olmaktan ziyade emirlerin desteğini elde etmeye ve askerî-siyasal güç 
dengesini yönetebilmeye bağlı kalmıştır. Bu durum, devletin askerî dinamizmini 



98  •  Hatice Kübra Demirel 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

artırmakla birlikte, zaman zaman yönetim istikrarını zayıflatmış ve iç siyasette ciddi 
kırılmalara yol açmıştır. 

Anahtar Kelimeler 
Tarih, Memlükler, Sultan, Emir, Kutuz, Baybars, Muhammed en-Nâsır, Emirler Arası 
Mücadele 

Etik Beyan 
Bu çalışma, Doç. Dr. Adnan Kara danışmanlığında sürdürdüğümüz “Memlükler’de Sultanlık 
Makamına Giden Yolda Üst Düzey Emirler Arası Güç Mücadelesi” başlıklı yüksek lisans tezi 
esas alınarak hazırlanmıştır. 
 

Türü Bildiri Özeti 
Geliş Tarihi 30.07.2025 
Kabul Tarihi 03.08.2025 
Yayım Tarihi 25.08.2025 
Kategori Sanat ve Beşeri Bilimler, Tarih 
Araştırma Alanı Tarih 
Sempozyum : 
Adı 5. Türkiye Sosyal Bilimler Sempozyumu 
Web https://sempozyum.okuokut.org/tsbs 
Yer ve Tarih Ankara, Türkiye; 25-31 Ağustos 2025 
Sponsor Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi; Oku Okut Derneği 
Oturum Bilgisi 9. Oturum - 26 Ağustos 2025 Salı 17.00-18.00 
Telif Hakkı © 2025 Hatice Kübra Demirel. Yazar telif hakkını elinde tutarak 

yayımcıya uygun lisans ile yayım izni vermiştir. 
Lisans CC BY-NC 4.0 
Yayımcı Oku Okut Yayınları 
Kaynak Gösterimi Demirel, Hatice Kübra. “Memlükler’de Sultanlık Makamına Giden 

Yolda Üst Düzey Emirler Arası Güç Mücadelesi”. 5. Türkiye Sosyal 
Bilimler Sempozyumu Bildiri Özetleri Kitabı. ed. Abdullah Demir. 97-
100. Ankara: Oku Okut Yayınları, 2025. 
https://doi.org/10.55709/okuokutyayinlari.82 

  



Memlükler’de Sultanlık Makamına Giden Yolda Üst Düzey Emirler Arası Güç Mücadelesi  •  99 
 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

Power Struggle Among High-Ranking Emirs on the Path to the 
Sultanate in the Mamluk State 

Hatice Kübra Demirel 
 orcid.org/0009-0005-5558-7149  dmrl.htckbra@gmail.com  ror.org/05ryemn72 

Ankara Yıldırım Beyazıt University, Institute of Social Sciences, Department of Islamic History 
and Arts, Ankara, Türkiye 

Abstract 
In the Mamluk Sultanate, high-ranking emirs constituted the most influential centers of 
power after the sultan. These emirs were brought to Egypt at a young age as slaves and 
trained in military institutions known as ṭibāq. Following their manumission, they served 
in various military roles and gradually formed the military-political elite of the state. 
Those who were talented and determined ascended to the highest ranks, even reaching 
the sultanate. The absence of a dynastic and hereditary system of succession provided 
these emirs with a legitimate claim to the throne but also led to fierce and often violent 
power struggles. The accessibility of the sultanate to powerful and influential emirs 
necessitated that potential candidates remain politically and militarily strong at all times. 
In this context, the study particularly examines the accession processes of Sultan Qutuz, 
Sultan Baybars, and Sultan al-Nasir Muhammad, aiming to reveal the role of high-ranking 
emirs in these transitions. It explores questions such as whether Sultan Qutuz secured the 
consent of other emirs during his rise to power and how a weak sultan navigated 
relationships with dominant emirs. The primary objective of this study is to demonstrate 
that the power held by emirs in the Mamluk state extended beyond military affairs, 
significantly influencing political decision-making and especially the selection of the 
sultan. Thus, emirs emerged not only as prominent figures within the military bureaucracy 
but also as critical actors in legitimizing the sultanate itself. The study adopts a qualitative 
research methodology, and based on the analysis of relevant sources, several key findings 
have been reached. The lack of a hereditary monarchy in the Mamluk political system 
rendered the sultanate vulnerable to the intervention of powerful emirs. Emirs frequently 
determined the ruler through consensus, and underage sultans were effectively governed 
by them. Ultimately, the legitimacy and continuity of power in the Mamluk state depended 
not on dynastic lineage but on securing the support of emirs and managing the balance of 
military and political forces. While this structure increased the military dynamism of the 



100  •  Hatice Kübra Demirel 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

state, it also occasionally undermined administrative stability and caused significant 
fractures in domestic politics. 

Keywords 
History, Mamluks, Sultan, Emir, Qutuz, Baybars, Muhammad an-Nasir, Inter-Emir Struggle 

Ethical Statement 
This study was prepared based on the master’s thesis titled " Power Struggle Among High-
Ranking Emirs on the Path to the Sultanate in the Mamluk State," which we are currently 
conducting under the supervision of Assoc. Prof. Adnan Kara. 
 

Type Conference Proceeding Abstract 
Received 2025-07-30 
Accepted 2025-08-03 
Published 2025-08-25 
Category Art & Humanities, History 
Research Area History 
Conference : 
Title The 5th Turkish Symposium of Social Sciences 
Web https://sempozyum.okuokut.org/tsbs 
Location & Date Ankara, Türkiye; August 25-31, 2025 
Sponsor Ankara Yıldırım Beyazıt University; Oku Okut Association 
Proceeding Session Session 9 - Tuesday, 26 August 2025 17.00-18.00 
Copyright © 2025 Hatice Kübra Demirel. The author retains the copyright and 

provides the publisher with a proper license to publish. 
License CC BY-NC 4.0 
Publisher Oku Okut Press 
Citation Demirel, Hatice Kübra. “Power Struggle Among High-Ranking 

Emirs on the Path to the Sultanate in the Mamluk State”. The 5th 
Turkish Symposium of Social Sciences The Books of Abstracts. ed. 
Abdullah Demir. 97-100. Ankara: Oku Okut Press, 2025. 
https://doi.org/10.55709/okuokutyayinlari.82 



 

sempozyum.okuokut.org 
 

109  

18. Yüzyılda İstanbul Kadınlarının Giyim-Kuşam Kültürü: Kısmet-i 
Askeriye Mahkemesi Örneği 

Naime Kalkan 
 orcid.org/0009-0008-0390-8512  naimekalkan21@gmail.com  ror.org/05ryemn72 

Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Tarih Anabilim Dalı, Ankara, 
Türkiye 

Öz 
Osmanlı kadınlarının gündelik yaşamlarını derinlemesine incelemek, yalnızca bireylerin 
kişisel deneyimlerini anlamakla kalmayıp, aynı zamanda dönemin toplumsal yapısını, 
kültürel dokusunu, inanç esaslarını ve ekonomik etkileşimlerini çözümlemek açısından da 
temel bir kaynak işlevi görmektedir. Bu incelemeler özellikle Osmanlı toplumundaki çeşitli 
sosyal tabakalara, içinde askerî sınıfa mensup kadınlar da dahil olmak üzere, farklı kadın 
gruplarının yaşam pratiklerine ışık tutar. Kadınların gündelik yaşamlarına dair yapılan 
araştırmalar, tarihsel süreçte genellikle görünmez kalan toplumsal grupların seslerini 
duyurmak bakımından önemli bir değere sahiptir. Bu bağlamda, kadınların maddi kültürü, 
sosyal rolleri ve yaşam pratiklerine ilişkin veriler, Osmanlı toplumunun çok katmanlı 
yapısını kavramamıza olanak sağlamaktadır. Bu çalışma, 18. yüzyılın ilk yarısında 
İstanbul’da askerî sınıfa mensup kadınların gündelik yaşam pratiklerini, maddi kültürel 
unsurlarını ve sosyal rollerini kapsamlı ve çok yönlü incelemeyi hedeflemektedir. 
Araştırmanın temel veri kaynağını, Kısmet-i Askeriye Mahkemesi’ne ait 58, 59 ve 60 
numaralı sicil defterlerinde kayıtlı bulunan 67 kadının kişisel belgeleri ve mal varlıklarına 
ilişkin kayıtlar oluşturmaktadır. Bu defter numaralarına göre çalışmamız, 1730 yılının 
Kasım ayında başlayıp 1731 yılının Nisan ayında sona ermektedir. Kadınların kullandığı 
giysilerin türleri, kumaş çeşitleri, renk tercihleri ve bu eşyaların ekonomik değerleri 
titizlikle analiz edilmiştir. Ayrıca, ziynet eşyalarının türleri, yapıldıkları materyaller, 
tasarımları ve piyasa değerleri de ayrıntılı şekilde değerlendirilmiştir. Bu maddi unsurlar, 
kadınların hem özel yaşamlarındaki kişisel tercihleri hem de toplumsal alandaki sosyal 
kimlikleri ve statüleri ile doğrudan ilişkilendirilmiştir. Ayrıca, mehir kayıtları, medeni 
durumları, çocuk sayıları gibi demografik veriler de çalışmanın önemli bileşenleri arasında 
yer almakta ve Osmanlı aile yapısı içindeki kadınların konumunu anlamaya katkı 
sağlamaktadır. Nitel araştırma yöntemlerinden biri olan doküman analizi kullanılarak 
mahkeme kayıtları sistemli ve ayrıntılı şekilde değerlendirilmiştir. Özellikle askerî sınıfa 
mensup kadınlara ait belgelerin seçilmesi, dönemin sosyal yapısına özgün, ayrıntılı ve 
derin bir bakış sunmaktadır. Sonuç olarak, bu çalışma, 18. yüzyıl İstanbul’unda askerî sınıfa 
mensup kadınların gündelik yaşam pratikleri ve maddi kültürlerinin homojen olmadığını, 
belirgin sosyo-ekonomik farklılıklar içerdiğini ortaya koymaktadır. Terekelerde kayıtlı 
giysi, ziynet eşyası ve aksesuarlar, bireysel tercihlerle birlikte toplumsal statü ve ekonomik 
farklılıkları yansıtmaktadır. Kumaş türleri, renkler ve süslemeler, dönemin estetik anlayışı 
ve tüketim kültürüne dair önemli ipuçları sunar. Mal varlığı çeşitliliği, bu kadınların farklı 
sosyo-ekonomik katmanlarda yer aldığını göstermektedir. Demografik veriler ise aile 
içindeki sosyal konum ve ekonomik gücün değişkenliğine işaret eder. Bulgular, Osmanlı 



102  •  Naime Kalkan 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

toplumunun çok katmanlı yapısını ve kadınların sosyal rollerini maddi kültür üzerinden 
anlamaya olanak sağlar. Çalışma, tarih yazımında göz ardı edilen bu kadın gruplarına 
derinlemesine bir bakış sunarak, Osmanlı sosyal dinamiklerinin anlaşılmasına katkı 
sağlamaktadır. Böylece, gelecekteki alan araştırmaları için sağlam bir temel 
oluşturmaktadır. 

Anahtar Kelimeler 
Tarih, Osmanlı Tarihi, 18. yüzyıl, İstanbul, Kısmet-i Askeriye, Kadın, Giyim-kuşam 

Etik Beyan 
Bu çalışma, Dr. Öğr. Üyesi Naime Yüksel Karasu danışmanlığında sürdürdüğümüz 
“İstanbul’daki Askeri Sınıfın Sosyo-Ekonomik Durumu: Kısmet-i Askeriye Mahkemesi 
Üzerine Bir İnceleme (18. Yüzyıl Örneği)” başlıklı yüksek lisans tezi esas alınarak 
hazırlanmıştır. 
 

Türü Bildiri Özeti 
Geliş Tarihi 29.07.2025 
Kabul Tarihi 30.07.2025 
Yayım Tarihi 25.08.2025 
Kategori Sanat ve Beşeri Bilimler, Tarih 
Araştırma Alanı Tarih 
Sempozyum : 
Adı 5. Türkiye Sosyal Bilimler Sempozyumu 
Web https://sempozyum.okuokut.org/tsbs 
Yer ve Tarih Ankara, Türkiye; 25-31 Ağustos 2025 
Sponsor Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi; Oku Okut Derneği 
Oturum Bilgisi 9. Oturum - 26 Ağustos 2025 Salı 17.00-18.00 
Telif Hakkı © 2025 Naime Kalkan. Yazar telif hakkını elinde tutarak yayımcıya 

uygun lisans ile yayım izni vermiştir. 
Lisans CC BY-NC 4.0 
Yayımcı Oku Okut Yayınları 
Kaynak Gösterimi Kalkan, Naime. “18. Yüzyılda İstanbul Kadınlarının Giyim-Kuşam 

Kültürü: Kısmet-i Askeriye Mahkemesi Örneği”. 5. Türkiye Sosyal 
Bilimler Sempozyumu Bildiri Özetleri Kitabı. ed. Abdullah Demir. 101-
104. Ankara: Oku Okut Yayınları, 2025. 
https://doi.org/10.55709/okuokutyayinlari.82 

  



18. Yüzyılda İstanbul Kadınlarının Giyim-Kuşam Kültürü: Kısmet-i Askeriye Mahkemesi Örneği  •  103 
 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

Clothing and Dress Culture of Women in 18th Century Istanbul: A 
Case Study of the Kısmet-i Askeriye Court 

Naime Kalkan 
 orcid.org/0009-0008-0390-8512  naimekalkan21@gmail.com  ror.org/05ryemn72 

Ankara Yıldırım Beyazıt University, Institute of Social Sciences, Department of History, 
Ankara, Türkiye 

Abstract 
Examining the daily lives of Ottoman women is crucial not only for understanding their 
personal experiences but also for exploring the social structure, cultural patterns, belief 
systems, and economic relations of the time. It allows researchers to engage with the 
deeper dynamics of Ottoman society through the lens of everyday practices. This study 
aims to provide a comprehensive analysis of the material culture, social roles, and daily 
practices of women associated with the military class in early 18th-century Istanbul. Using 
qualitative document analysis, the research focuses on court records from the Kısmet-i 
Askeriye Court, specifically registry books numbered 58, 59, and 60, covering the period 
from November 1730 to April 1731. The data includes personal documents and estate 
records for 67 women, offering a unique and detailed snapshot of a specific social group. 
The study closely examines the types of clothing worn by these women, the variety of 
fabrics and colors they used, and the economic values of these items. It also analyzes the 
types of jewelry, the materials used, their designs, and their market values. These items 
reflect not only personal preferences but also broader indicators of social identity, 
symbolic meaning, and status. Additionally, demographic data such as dowry amounts, 
marital status, and number of children provide insights into women’s positions within 
family life and society, and reveal patterns of inheritance and family organization. The 
findings reveal that the daily lives and material culture of these women were not uniform. 
There were noticeable social and economic differences within the group. The variety of 
clothing, jewelry, and accessories indicates how personal choices were influenced by class 
and status. Differences in fabric types, colors, and embellishments offer valuable clues 
about the tastes and consumer habits of the time. The differences in wealth and belongings 
show that these women had different economic backgrounds, while demographic data 
highlights variations in family roles and power across individuals. By focusing on a group 
often overlooked in history, this study enhances our understanding of women’s roles in 
the Ottoman Empire. It demonstrates how material culture can provide insights into the 



104  •  Naime Kalkan 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

complex social structure of the period and lays a strong foundation for future research in 
this area. 

Keywords 
History, Ottoman History, 18th century, Istanbul, Kısmet-i Askeriye, Woman, Clothing 

Ethical Statement 
This study was prepared based on the master’s thesis titled “The Socio-Economic Status of 
the Military Class in Istanbul: An Examination of the Kısmet-i Askeriye Court (An 18th 
Century Case Study)” which we are currently conducting under the supervision of Assist. 
Prof. Dr. Naime Yüksel Karasu. 
 

Type Conference Proceeding Abstract 
Received 2025-07-29 
Accepted 2025-07-30 
Published 2025-08-25 
Category Art & Humanities, History 
Research Area History 
Conference : 
Title The 5th Turkish Symposium of Social Sciences 
Web https://sempozyum.okuokut.org/tsbs 
Location & Date Ankara, Türkiye; August 25-31, 2025 
Sponsor Ankara Yıldırım Beyazıt University; Oku Okut Association 
Proceeding Session Session 9 - Tuesday, 26 August 2025 17.00-18.00 
Copyright © 2025 Naime Kalkan. The author retains the copyright and provides 

the publisher with a proper license to publish. 
License CC BY-NC 4.0 
Publisher Oku Okut Press 
Citation Kalkan, Naime. “Clothing and Dress Culture of Women in 18th 

Century Istanbul: A Case Study of the Kısmet-i Askeriye Court”. The 
5th Turkish Symposium of Social Sciences The Books of Abstracts. ed. 
Abdullah Demir. 101-104. Ankara: Oku Okut Press, 2025. 
https://doi.org/10.55709/okuokutyayinlari.82 



 

sempozyum.okuokut.org 
 

113  

18. Yüzyılın İlk Yarısında Karakeçili ve Tevâbii Mukataası: İşleyişi 
ve Karşılaşılan Bazı Sorunlar 

Hande Rana Memiş 
 orcid.org/0000-0002-8136-1136  handerana@windowslive.com  ror.org/05mskc574 

Ankara Hacı Bayram Veli Üniversitesi, Lisansüstü Eğitim Enstitüsü, Tarih Anabilim Dalı, 
Ankara, Türkiye 

Öz 
Bu çalışma, Osmanlı Devleti’nin 18. yüzyılın ilk yarısındaki malî idaresinin temel 
unsurlarından biri olan mukataa sistemini; Yörükân Mukataası’na bağlı, Ankara’da 
yerleşim yeri olarak satışa konu edilen ilk mukataa olarak bilinen Karakeçili Mukataası ve 
ona bağlı diğer mukataalar (tevâbii) örneğinde incelemektedir. Araştırma, mukataa 
sisteminin taşradaki işleyişine dair somut veriler sunmakta ve karşılaşılan sorunlar 
üzerinden sistemin genel yapısındaki yerel düzeyde tetkik etmeyi amaçlamaktadır. 
Çalışmada öncelikle, Osmanlı kırsal hayatının ayrılmaz bir parçası olan konargöçer 
toplulukların mali denetimi ve toplumsal düzene entegrasyon süreçlerine yer verilmiştir. 
Kayı boyuna mensup olan Karakeçili aşireti, 15. yüzyıldan itibaren Anadolu’nun farklı 
bölgelerine dağılmış ve bir kesimi de Ankara çevresine yerleşmiştir. Bu kapsamda, 
konargöçerlerin Osmanlı toplumundaki yeri tartışılmış ve bu aşiretin mukataa sistemi 
içindeki konumu detaylandırılmıştır. Osmanlı Devleti’nin taşrada merkezi otoriteyi 
sağlama çabaları, vergilendirme ve kayıt altına alma mekanizmaları üzerinden 
değerlendirilmiştir. Çalışmada, Karakeçili mukataası örneği çerçevesinde iltizam ve 
malikâne usullerinin uygulanışı, mukataanın gelir kalemleri (örneğin: aşar-ı şer’iyye, 
rüsûmât-ı örfiyye, rüsûm-ı bâgât, rüsûm-ı arusâne, âdet-i ağnâm, vb.) ve bu gelirlerin 
tahsilinde karşılaşılan aksaklıklar ele alınmıştır. Ayrıca, mukataanın mali değerindeki 
düşüşler ve Karakeçili reayasının göç hareketleri gibi unsurların yol açtığı gelir kayıpları 
analiz edilmiştir. Çalışmanın temel amacı, 18. yüzyıl başlarında artan mali sorunlar ve taşra 
idaresindeki denetim zafiyetleri bağlamında Karakeçili mukataasında ortaya çıkan yetki 
çatışmaları, vergi muafiyeti talepleri ve askerlik statüsünün kötüye kullanılması gibi 
sorunları, Ankara şer’iyye sicillerine ve konuyla ilgili literatüre dayalı verilerle ortaya 
koymaktır. Bu çalışma, Osmanlı mali sisteminin taşradaki yansımalarını, konargöçerlerin 
ekonomik ve idari entegrasyon süreçlerini ve devletin bu süreçlerde karşılaştığı hukuki, 
idari ve mali sorunları somut bir örnek üzerinden anlaşılmasına katkı sunmayı 
hedeflemektedir. 

Anahtar Kelimeler 
Tarih, Konargöçer, Yörük, Karakeçili, Mukataa, İltizam 
 

Türü Bildiri Özeti 
Geliş Tarihi 18.07.2025 
Kabul Tarihi 30.07.2025 
Yayım Tarihi 25.08.2025 



106  •  Hande Rana Memiş 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

Kategori Sanat ve Beşeri Bilimler, Tarih 
Araştırma Alanı Tarih 
Sempozyum : 
Adı 5. Türkiye Sosyal Bilimler Sempozyumu 
Web https://sempozyum.okuokut.org/tsbs 
Yer ve Tarih Ankara, Türkiye; 25-31 Ağustos 2025 
Sponsor Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi; Oku Okut Derneği 
Oturum Bilgisi 9. Oturum - 26 Ağustos 2025 Salı 17.00-18.00 
Telif Hakkı © 2025 Hande Rana Memiş. Yazar telif hakkını elinde tutarak 

yayımcıya uygun lisans ile yayım izni vermiştir. 
Lisans CC BY-NC 4.0 
Yayımcı Oku Okut Yayınları 
Kaynak Gösterimi Memiş, Hande Rana. “18. Yüzyılın İlk Yarısında Karakeçili ve 

Tevâbii Mukataası: İşleyişi ve Karşılaşılan Bazı Sorunlar”. 5. Türkiye 
Sosyal Bilimler Sempozyumu Bildiri Özetleri Kitabı. ed. Abdullah Demir. 
105-108. Ankara: Oku Okut Yayınları, 2025. 
https://doi.org/10.55709/okuokutyayinlari.82 

  



18. Yüzyılın İlk Yarısında Karakeçili ve Tevâbii Mukataası: İşleyişi ve Karşılaşılan Bazı Sorunlar  •  107 
 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

The Karakeçili and Its Subordinate Mukataas in the First Half of 
18th Century: Its Functioning and Some Encountered Problems 

Hande Rana Memiş 
 orcid.org/0000-0002-8136-1136  handerana@windowslive.com  ror.org/05mskc574 

Ankara Hacı Bayram Veli University, Graduate Education Institute, Department of History, 
Ankara, Türkiye 

Abstract 
This study examines the mukataa system, a fundamental component of the Ottoman 
Empire’s financial administration during the first half of the 18th century. The study 
focuses on the Karakeçili Mukataa (tax farm), which is considered the first to be sold in the 
Ankara region as a settled revenue unit, functioning under the broader framework of the 
Yörükân Mukataa. This research aims to provide concrete data regarding the system’s 
provincial operation and analyze, on a local scale, the deficiencies in the general structure 
of the mukataa system through the challenges encountered. The study initially addresses 
the financial control and social integration processes of nomadic communities, an integral 
part of Ottoman rural life. The Karakeçili tribe, belonging to the Kayı clan, dispersed to 
various regions of Anatolia starting from the 15th century, with a segment settling around 
Ankara. In this context, the position of nomads within Ottoman society is discussed, and 
the tribe’s place within the mukataa system is elaborated. Efforts by the Ottoman state to 
establish central authority in the provinces are evaluated through taxation and 
registration mechanisms. Within the framework of the Karakeçili mukataa example, the 
study explores the implementation of the iltizam and malikâne methods, the revenue 
items of the mukataa and the irregularities faced in collecting these revenues. 
Furthermore, revenue losses caused by factors such as declines in the mukataa’s financial 
value and the migration movements of the Karakeçili tax paying subject are analyzed. The 
primary objective of this study is to illuminate issues such as jurisdictional conflicts, 
demands for tax exemption, and the abuse of military status that emerged within the 
Karakeçili mukataa. These issues are examined in the context of increasing financial 
problems and supervisory weaknesses in provincial administration during the early 18th 
century, drawing upon data from Ankara Sharia court records and relevant literature. This 
research aims to contribute to understanding the reflections of the Ottoman financial 
system in the provinces, the economic and administrative integration processes of 
nomadic communities, and the legal, administrative, and financial challenges faced by the 
state in these processes, through a concrete case study. 

Keywords 
History, Nomadic, Yörük, Karakeçili, Mukataa, Iltizam System 
 

Type Conference Proceeding Abstract 
Received 2025-07-18 
Accepted 2025-07-30 
Published 2025-08-25 



108  •  Hande Rana Memiş 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

Category Art & Humanities, History 
Research Area History 
Conference : 
Title The 5th Turkish Symposium of Social Sciences 
Web https://sempozyum.okuokut.org/tsbs 
Location & Date Ankara, Türkiye; August 25-31, 2025 
Sponsor Ankara Yıldırım Beyazıt University; Oku Okut Association 
Proceeding Session Session 9 - Tuesday, 26 August 2025 17.00-18.00 
Copyright © 2025 Hande Rana Memiş. The author retains the copyright and 

provides the publisher with a proper license to publish. 
License CC BY-NC 4.0 
Publisher Oku Okut Press 
Citation Memiş, Hande Rana. “The Karakeçili and Its Subordinate Mukataas 

in the First Half of 18th Century: Its Functioning and Some 
Encountered Problems”. The 5th Turkish Symposium of Social Sciences 
The Books of Abstracts. ed. Abdullah Demir. 105-108. Ankara: Oku 
Okut Press, 2025. https://doi.org/10.55709/okuokutyayinlari.82 



 

sempozyum.okuokut.org 
 

117  

Millî Mücadele Döneminde Yumuşak Güç Stratejileri: Kültürel 
Kodlar ve Semboller 

Muhammet Yıldız 
 orcid.org/0000-0002-1340-0818  muhammet.yildiz@erdogan.edu.tr  ror.org/0468j1635 

Recep Tayyip Erdoğan Üniversitesi, Fen-Edebiyat Fakültesi, Türkiye Cumhuriyet Tarihi Anabilim 
Dalı, Rize, Türkiye 

Mehmet Ali Mert 
 orcid.org/0000-0002-1436-7888  mehmetali.mert@erdogan.edu.tr  ror.org/0468j1635 

Recep Tayyip Erdoğan Üniversitesi, İktisadi ve İdari Bilimler Fakültesi, Siyasi Tarih Anabilim Dalı, 
Rize, Türkiye 

Öz 
Millî Mücadele Dönemi (1919–1922), Türk milletinin bağımsızlık arayışını yalnızca cephede 
verilen silahlı mücadeleyle değil; aynı zamanda kamuoyunu ikna etme, toplumsal desteği 
mobilize etme ve uluslararası alanda meşruiyet sağlama yönünde geliştirilen yumuşak güç 
stratejileriyle de yürüttüğü çok boyutlu bir süreçtir. Bu dönemde, lider kadrolar tarafından 
sembolik, kültürel ve iletişimsel araçlar sistematik bir biçimde kullanılmış, askeri 
başarıların ötesinde bir direniş kültürü inşa edilmiştir. Özellikle halkın zihninde ve 
gönlünde yaratılan bu kolektif bilinç, Millî Mücadele’nin yalnızca bir askerî zafer değil; 
aynı zamanda toplumsal bir seferberlik hareketi olarak şekillenmesini sağlamıştır. 
Bu çalışma, Millî Mücadele sürecinde uygulanan askerî olmayan stratejileri, uluslararası 
ilişkiler literatüründe Joseph Nye tarafından geliştirilen “yumuşak güç” kavramı 
ekseninde analiz etmektedir. Söz konusu dönemde kültürel kodlar, dinî meşruiyet araçları, 
iletişim yöntemleri ve sivil katılım biçimleri gibi unsurlar, yalnızca cephe gerisinde değil, 
aynı zamanda mücadeleyi yürüten kadroların halkla kurduğu ilişki biçiminde ve 
uluslararası meşruiyet arayışında belirleyici rol oynamıştır. Ankara, İstanbul, Eskişehir ve 
Batı Anadolu başta olmak üzere birçok bölgede ortaya çıkan direniş biçimleri, bu 
stratejilerin toplumsal zeminini oluşturan önemli örneklerdir. 
Araştırma nitel bir yaklaşımla tasarlanmış; döneme ait kongre kararları, Nutuk, dönemin 
gazeteleri ve fetvalar gibi birincil kaynaklar temel alınmıştır. Kavramsal derinlik ve 
çerçeve ise ikincil literatür üzerinden sağlanmış; tarihsel içerik analizi ve söylem 
çözümlemesi teknikleriyle veriler tematik olarak sınıflandırılmıştır. Böylece dönemin 
yumuşak güç uygulamaları, kamuoyu oluşturma, toplumsal meşruiyet üretme ve kültürel 
seferberlik yaratma boyutlarıyla değerlendirilmiştir. 
Bu bağlamda, çalışma Millî Mücadele’yi yalnızca askerî başarı üzerinden tanımlayan 
yaklaşımların ötesine geçerek; dönemin iletişimsel, sembolik ve kültürel boyutlarını 
görünür kılmakta ve Türkiye’de yumuşak güç stratejilerine dair tarihsel bir perspektif 



110  •  Muhammet Yıldız - Mehmet Ali Mert 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

geliştirmeyi hedeflemektedir. Özellikle dinî retoriğin ve kültürel sembollerin seferber 
edilmesi, bu dönemi özgün kılan stratejik tercihler olarak öne çıkmaktadır. 

Anahtar Kelimeler 
Tarih, Türkiye Tarihi, Millî Mücadele Dönemi, Yumuşak Güç, Kamuoyu, Meşruiyet, 
Propaganda 
 

Türü Bildiri Özeti 
Geliş Tarihi 11.07.2025 
Kabul Tarihi 30.07.2025 
Yayım Tarihi 25.08.2025 
Kategori Sanat ve Beşeri Bilimler, Tarih 
Araştırma Alanı Tarih 
Sempozyum : 
Adı 5. Türkiye Sosyal Bilimler Sempozyumu 
Web https://sempozyum.okuokut.org/tsbs 
Yer ve Tarih Ankara, Türkiye; 25-31 Ağustos 2025 
Sponsor Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi; Oku Okut Derneği 
Oturum Bilgisi 10. Oturum - 26 Ağustos 2025 Salı 19.00-20.00 
Telif Hakkı © 2025 Muhammet Yıldız - Mehmet Ali Mert. Yazarlar telif hakkını 

elinde tutarak yayımcıya uygun lisans ile yayım izni vermiştir. 
Lisans CC BY-NC 4.0 
Yayımcı Oku Okut Yayınları 
Kaynak Gösterimi Yıldız, Muhammet - Mert, Mehmet Ali. “Millî Mücadele Döneminde 

Yumuşak Güç Stratejileri: Kültürel Kodlar ve Semboller”. 5. Türkiye 
Sosyal Bilimler Sempozyumu Bildiri Özetleri Kitabı. ed. Abdullah Demir. 
109-112. Ankara: Oku Okut Yayınları, 2025. 
https://doi.org/10.55709/okuokutyayinlari.82 

  



Millî Mücadele Döneminde Yumuşak Güç Stratejileri: Kültürel Kodlar ve Semboller  •  111 
 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

Soft Power Strategies During the National Struggle Period: 
Cultural Codes and Symbols 

Muhammet Yıldız 
 orcid.org/0000-0002-1340-0818  muhammet.yildiz@erdogan.edu.tr  ror.org/0468j1635 

Recep Tayyip Erdoğan University, Faculty of Science and Letters, Department of Turkish Republic 
History, Rize, Türkiye 

Mehmet Ali Mert 
 orcid.org/0000-0002-1436-7888  mehmetali.mert@erdogan.edu.tr  ror.org/0468j1635 

Recep Tayyip Erdoğan University, Faculty of Economics and Administrative Sciences, Department 
of Political History, Rize, Türkiye 

Abstract 
The National Struggle Period (1919–1922) was an extensive project whereby the Turkish 
nation sought independence through both military actions and soft power strategies 
aimed at influencing public opinion, gaining social support, and establishing international 
legitimacy. Throughout this period, the leadership systematically employed symbolic, 
cultural, and communication strategy, creating a culture of resistance that transcended 
military achievements. This common consciousness developed in the minds and hearts of 
the people ensured that the National Struggle manifested not only as a military success 
but also as a social mobilization campaign. 
This study examines the non-military techniques utilized during the National Struggle via 
the lens of ‘soft power’ as articulated by Joseph Nye in international relations literature. 
During this time, factors like communication techniques, religious legitimacy tools, 
cultural codes, and civil participation forms were crucial not only behind the front lines 
but also in the relationship between the people and the cadres in charge of the conflict and 
in the pursuit of international legitimacy. The manifestations of resistance that arose in 
several locations, notably Ankara, Istanbul, Eskişehir, and Western Anatolia, serve as 
significant illustrations that build the social foundation of these techniques. 
The study employed a qualitative methodology, utilizing primary materials like 
Parliament decisions, Nutuk, historical newspapers, and fatwas. Secondary literature was 
used to offer conceptual depth and structure, and historical content analysis and discourse 
analysis approaches were used to thematically classify the data. The soft power 
applications of the period were assessed on public opinion formation, social legitimacy 
generation, and cultural mobilization. 
In this regard, the study goes beyond methods that characterize the National Struggle only 
in terms of military achievements; instead, it seeks to shed light on the period’s cultural, 
symbolic, and communicative aspects as well as to provide a historical perspective on soft 



112  •  Muhammet Yıldız - Mehmet Ali Mert 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

power tactics in Turkiye. The utilization of religious discourse and cultural symbols 
emerges as a distinctive strategic option that characterizes this period. 

Keywords 
History, History of Turkey, National Struggle Period, Soft Power, Public Opinion, 
Legitimacy, Propaganda 
 

Type Conference Proceeding Abstract 
Received 2025-07-11 
Accepted 2025-07-30 
Published 2025-08-25 
Category Art & Humanities, History 
Research Area History 
Conference : 
Title The 5th Turkish Symposium of Social Sciences 
Web https://sempozyum.okuokut.org/tsbs 
Location & Date Ankara, Türkiye; August 25-31, 2025 
Sponsor Ankara Yıldırım Beyazıt University; Oku Okut Association 
Proceeding Session Session 10 - Tuesday, 26 August 2025 19.00-20.00 
Copyright © 2025 Muhammet Yıldız - Mehmet Ali Mert. The authors retains the 

copyright and provides the publisher with a proper license to 
publish. 

License CC BY-NC 4.0 
Publisher Oku Okut Press 
Citation Yıldız, Muhammet - Mert, Mehmet Ali. “Soft Power Strategies 

During the National Struggle Period: Cultural Codes and Symbols”. 
The 5th Turkish Symposium of Social Sciences The Books of Abstracts. ed. 
Abdullah Demir. 109-112. Ankara: Oku Okut Press, 2025. 
https://doi.org/10.55709/okuokutyayinlari.82 



 

sempozyum.okuokut.org 
 

121  

Türkiye’nin Kıbrıs Politikasında Johnson Mektubu’nun Etkisi ve 
Yayınlanması Meselesi 

Şeymanur Apaydın 
 orcid.org/0009-0008-8182-6010  seyma03.apaydin@gmail.com  ror.org/05mskc574 

Ankara Hacı Bayram Veli Üniversitesi, Lisansüstü Eğitim Enstitüsü, Türkiye Cumhuriyeti Tarihi 
Anabilim Dalı, Ankara, Türkiye 

Öz 
Kıbrıs Rumları, İngiltere’nin adadan çekilmesi üzerine Enosis hayallerini gerçekleştirmek 
adına Kıbrıs’ın Yunanistan’a ilhakı için girişimlerde bulunmuştur. Başta yaşananlara sessiz 
kalan Türkiye daha sonra adadaki Türk varlığının kabul edilmesi için uluslararası 
platformda bir taraf olarak yerini almıştır. 1963 yılına gelindiğinde Kıbrıs’ta Türklere karşı 
bir soykırım planı hayata geçirilmiştir. Yaşanacakları göze alarak müdahale için harekete 
geçme kararı alan Türkiye ABD başkanı Lyndon B. Johnson tarafından gönderilen mektup 
sonrasında bu kararından vazgeçmiştir. Türkiye’nin askeri müdahalesine karşı uyarı 
niteliği taşıyan mektup Türk Amerikan ilişkilerinde bir kırılma noktası olmuştur. Türkiye 
bu mektup neticesinde NATO içerisindeki konumunu ve ABD ile olan ilişkilerini sorgular 
hâle gelmiştir. Mektup içeriği ve dış politikadaki etkisi sebebiyle gönderildiği günden 
itibaren Türk kamuoyunu derinden sarsmış, hem basında hem de mecliste tartışma konusu 
olmuştur. Mektup ile ilgili yapılan haberlerde özellikle Hürriyet gazetesinde yer alan 
haberlerin içeriği Amerika’yı rahatsız etmiş, Türk hükümeti ile bu hususta bir takım 
görüşmeler yapılmıştır. Çalışmanın amacı Türkiye’nin Kıbrıs meselesine bakışında dış 
politika uygulamalarının etkisini ortaya koyarken mektubun içeriği ve kamuoyuna 
duyurulması hususunda 1964-1966 yılları arasında basının oynadığı rolü ortaya koymaya 
çalışmak, Batı İttifakı içerisinde yer alan Türkiye’nin karar mekanizmaları üzerindeki ABD 
ağırlığını anlamaya çalışmaktır. Çalışmada öncelikle genel bir çerçeve oluşturmak adına 
Türk dış politikası üzerine yazılmış Türkçe telif ve tetkik eserler incelenmiş, genel çerçeve 
oluşturulduktan sonra meclis tutanakları ve devlet arşivlerinden edinilen belgelerden 
faydalanılmıştır. Basın yayın organlarıyla çalışma desteklenmiştir. 
Bu çalışma Türkiye’nin içinde bulunduğu siyasi açmazı, Türkiye’nin dış politikadaki 
dönüşümünü ve Johnson Mektubu’nun kamuoyuna duyurulması sürecini ele alması 
açısından önem taşımaktadır. Elde edilen bulgular incelendiğinde Türkiye’nin, 
İngiltere’nin iç işlerine karışmamak adına sessiz kaldığı ancak İngiltere’nin adadan 
çekilmesi ve Yunanistan’ın meseleye dâhil olmasıyla bir taraf olarak Kıbrıs ile ilgilendiği 
anlaşılmıştır. Türkiye’nin adaya müdahale girişiminin tamamlanmamasında askerî 
donanımının yetersiz olması ve ABD’den gelen Johnson Mektubu’nun etkili olduğu 
görülmüştür. Bunların yanı sıra mektup içeriğinin yayınlanmasının hem basın ve hükümet 
arasında anlaşmazlığa neden olduğu hem de Amerika’yı rahatsız ettiği anlaşılmıştır. 

Anahtar Kelimeler 
Tarih, Kıbrıs, ABD, Türkiye, Johnson Mektubu, Kıbrıs Barış Harekâtı 
 



114  •  Şeymanur Apaydın 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

Türü Bildiri Özeti 
Geliş Tarihi 28.07.2025 
Kabul Tarihi 06.08.2025 
Yayım Tarihi 25.08.2025 
Kategori Sanat ve Beşeri Bilimler, Tarih 
Araştırma Alanı Tarih 
Sempozyum : 
Adı 5. Türkiye Sosyal Bilimler Sempozyumu 
Web https://sempozyum.okuokut.org/tsbs 
Yer ve Tarih Ankara, Türkiye; 25-31 Ağustos 2025 
Sponsor Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi; Oku Okut Derneği 
Oturum Bilgisi 10. Oturum - 26 Ağustos 2025 Salı 19.00-20.00 
Telif Hakkı © 2025 Şeymanur Apaydın. Yazar telif hakkını elinde tutarak 

yayımcıya uygun lisans ile yayım izni vermiştir. 
Lisans CC BY-NC 4.0 
Yayımcı Oku Okut Yayınları 
Kaynak Gösterimi Apaydın, Şeymanur. “Türkiye’nin Kıbrıs Politikasında Johnson 

Mektubu’nun Etkisi ve Yayınlanması Meselesi”. 5. Türkiye Sosyal 
Bilimler Sempozyumu Bildiri Özetleri Kitabı. ed. Abdullah Demir. 113-
116. Ankara: Oku Okut Yayınları, 2025. 
https://doi.org/10.55709/okuokutyayinlari.82 

  



Türkiye’nin Kıbrıs Politikasında Johnson Mektubu’nun Etkisi ve Yayınlanması Meselesi  •  115 
 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

The Impact of the Johnson Letter and the Issue of Its Publication on 
Turkey’s Cyprus Policy 

Şeymanur Apaydın 
 orcid.org/0009-0008-8182-6010  seyma03.apaydin@gmail.com  ror.org/05mskc574 

Ankara Hacı Bayram Veli University, Institute of Graduate Studies, Department of History of the 
Republic of Turkey, Ankara, Türkiye 

Abstract 
The Greek Cypriots sought to achieve Enosis ambitions by making attempts to annex 
Cyprus to Greece following Britain’s withdrawal from the island. Initially silent about the 
events, Turkey later assumed an active role on the internation stage to demand 
recognition of the Turkish presence on the island. By 1963, a systematic plan of genocide 
targeting the Turkish Cypriots was initiated. Turkey made the decision to intervene, 
despite the anticipated consequences, but later withdrew from this decision after 
receiving a letter from US President Lyndon B. Johnson. This letter, serving as a warning 
against Turkey’s military intervention, became a turning point in Turkish-American 
relations. As a result of this letter, Turkey began to question its position within NATO and 
its relations with the US. The content of the letter and its impact on foreign policy deeply 
shook the Turkish public from the day it was sent, becoming a topic of discussion both in 
the media and in parliament. The content of the news related to the letter, especially those 
published in Hürriyet newspaper, has disturbed America, leading to some discussions 
between the Turkish government and the U.S. The aim of the study is to highlight the 
impact of foreign policy practices on Turkey’s perspective on the Cyprus issue while 
attempting to reveal the role played by the media in the content of the letter and its public 
announcement between 1964 and 1966, as well as to understand the weight of the United 
States on Turkey’s decision-making mechanisms within the Western Alliance.In the study, 
various original and scholarly works were examined to create a general framework, and 
after constructing this framework, documents obtained from parliamentary records and 
state archives were utilized. The study has been supported by sources from print and 
broadcast media.  
This study is significant in terms of addressing Turkey’s political dilemmas, the 
transformation of Turkey’s foreign policy, and the process of announcing the Johnson 
Letter to the public. When examining the findings, it is understood that Turkey remained 
silent to avoid interfering in the internal affairs of England, but became involved as a side 
concerning Cyprus with England’s withdrawal from the island and Greece’s involvement 
in the matter. It has been observed that the insufficiency of Turkey’s military equipment 
and the influence of the Johnson Letter from the USA contributed to the failure of Turkey’s 
intervention attempt on the island. In addition to these, it has been understood that the 



116  •  Şeymanur Apaydın 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

publication of the letter’s content caused a disagreement between the press and the 
government, and also caused concern in the United States. 

Keywords 
History, Cyprus, USA, Turkey, Johnson Letter, Cyprus Peace Operation 
 

Type Conference Proceeding Abstract 
Received 2025-07-28 
Accepted 2025-08-06 
Published 2025-08-25 
Category Art & Humanities, History 
Research Area History 
Conference : 
Title The 5th Turkish Symposium of Social Sciences 
Web https://sempozyum.okuokut.org/tsbs 
Location & Date Ankara, Türkiye; August 25-31, 2025 
Sponsor Ankara Yıldırım Beyazıt University; Oku Okut Association 
Proceeding Session Session 10 - Tuesday, 26 August 2025 19.00-20.00 
Copyright © 2025 Şeymanur Apaydın. The author retains the copyright and 

provides the publisher with a proper license to publish. 
License CC BY-NC 4.0 
Publisher Oku Okut Press 
Citation Apaydın, Şeymanur. “The Impact of the Johnson Letter and the 

Issue of Its Publication on Turkey’s Cyprus Policy”. The 5th Turkish 
Symposium of Social Sciences The Books of Abstracts. ed. Abdullah 
Demir. 113-116. Ankara: Oku Okut Press, 2025. 
https://doi.org/10.55709/okuokutyayinlari.82 



 

sempozyum.okuokut.org 
 

125  

Romanya’daki Müslüman Azınlığın Toplumsal Konumu ve Kimlik 
Mücadelesi 

Nilgün Fırat 
 orcid.org/0009-0009-7599-4947  frt.nilgun@gmail.com  ror.org/0396cd675 

Mardin Artuklu Üniversitesi, Lisansüstü Eğitim Enstitüsü, Tarih Anabilim Dalı, Mardin, Türkiye  

Öz 
Bu çalışma, Romanya’da özellikle Dobruca bölgesinde yaşayan Türk ve Tatar kökenli 
Müslüman azınlığın toplumsal konumunu ve kimlik inşası süreçlerini tarihsel, sosyolojik 
ve siyasal boyutlarıyla birlikte incelemektedir. Osmanlı mirasının taşıyıcısı olan bu 
topluluk, uzun bir tarihsel sürekliliğe sahip olmakla birlikte, 20. yüzyılın başlarından 
itibaren yaşanan sınır değişimleri, milliyetçi politikalar ve komünist rejim uygulamaları 
nedeniyle kimliksel kırılmalarla karşı karşıya kalmıştır. 1989 sonrası post-komünist 
yeniden yapılanma sürecinde atılan demokrasi ve çoğulculuk yönündeki adımlar, bu 
topluluğun toplumsal konumunda köklü bir dönüşüm sağlamada yetersiz kalmıştır. 
Araştırmada, Müslüman azınlığın kimlik mücadelesinin yalnızca kültürel ve dinsel 
aidiyetle sınırlı kalmadığı; siyasal temsil, kamusal görünürlük ve eşit haklara erişim 
talepleriyle iç içe geçtiği tespit edilmiştir. Eğitim sisteminde yaşanan asimilasyon baskıları, 
dinî kurumların özerklik sınırları, medyada karşılaşılan stereotipleştirme ve istihdam 
alanındaki dışlayıcı eğilimler, bu mücadeleyi günümüzde de canlı tutmaktadır. Devlet 
politikalarının ve toplumsal algının ürettiği ayrımcı pratiklerin, topluluğun bireysel ve 
kolektif düzeyde kırılganlık deneyimlerini artırdığı belirlenmiştir. 
Romanya’nın Avrupa Birliği üyelik süreciyle paralel olarak geliştirdiği azınlık hakları 
politikaları yasal düzeyde ilerleme sağlamış olsa da, saha uygulamalarının çoğunluk 
toplumun egemen normları karşısında etkisiz kaldığı gözlemlenmiştir. Bu durum, özellikle 
genç kuşak Müslümanlar arasında kimliğin yeniden tanımlanmasına, melez aidiyet 
biçimlerinin gelişmesine ve geleneksel yapılar ile bireysel özgürlükler arasında 
gerilimlerin artmasına yol açmaktadır. 
Araştırmanın amacı, Romanya’daki Müslüman azınlığın mevcut toplumsal konumunu 
tarihsel bağlamı içinde değerlendirmek, kimlik inşası süreçlerini ve bu sürece etki eden 
yapısal eşitsizlikleri analiz etmektir. Bu doğrultuda, nitel araştırma yöntemine dayalı bir 
çerçeve benimsenmiş; tarihsel belgeler, saha gözlemleri ve güncel literatür taraması 
yoluyla çok boyutlu bir analiz gerçekleştirilmiştir. 
Elde edilen bulgular, Romanya’daki Müslüman azınlığın yaşadığı çok katmanlı deneyimin, 
yalnızca bu ülkeye özgü bir durum olmaktan öte, Doğu Avrupa genelindeki azınlık-
milliyetçilik ilişkilerini anlamak açısından da önemli bir örnek teşkil ettiğini ortaya 
koymuştur. Sonuç olarak, bu çalışma, Müslüman topluluğun toplumsal tanınma, siyasal 



118  •  Nilgün Fırat 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

katılım ve kimliksel varlığını sürdürme mücadelesini bütüncül bir perspektifle ortaya 
koymaktadır. 

Anahtar Kelimeler 
Tarih, Romanya, Müslüman Azınlık, Toplumsal Konum, Kimlik İnşası 
 

Türü Bildiri Özeti 
Geliş Tarihi 31.07.2025 
Kabul Tarihi 01.08.2025 
Yayım Tarihi 25.08.2025 
Kategori Sanat ve Beşeri Bilimler, Tarih 
Araştırma Alanı Tarih 
Sempozyum : 
Adı 5. Türkiye Sosyal Bilimler Sempozyumu 
Web https://sempozyum.okuokut.org/tsbs 
Yer ve Tarih Ankara, Türkiye; 25-31 Ağustos 2025 
Sponsor Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi; Oku Okut Derneği 
Oturum Bilgisi 10. Oturum - 26 Ağustos 2025 Salı 19.00-20.00 
Telif Hakkı © 2025 Nilgün Fırat. Yazar telif hakkını elinde tutarak yayımcıya 

uygun lisans ile yayım izni vermiştir. 
Lisans CC BY-NC 4.0 
Yayımcı Oku Okut Yayınları 
Kaynak Gösterimi Fırat, Nilgün. “Romanya’daki Müslüman Azınlığın Toplumsal 

Konumu ve Kimlik Mücadelesi”. 5. Türkiye Sosyal Bilimler 
Sempozyumu Bildiri Özetleri Kitabı. ed. Abdullah Demir. 117-120. 
Ankara: Oku Okut Yayınları, 2025. 
https://doi.org/10.55709/okuokutyayinlari.82 

  



Romanya’daki Müslüman Azınlığın Toplumsal Konumu ve Kimlik Mücadelesi  •  119 
 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

The Social Position and Identity Struggles of the Muslim Minority 
in Romania 

Nilgün Fırat 
 orcid.org/0009-0009-7599-4947  frt.nilgun@gmail.com  ror.org/0396cd675 

Mardin Artuklu University, Graduate School of Education, Department of History, 
Mardin, Türkiye 

Abstract 
This study explores the social position and identity construction processes of the Turkish 
and Tatar Muslim minority communities residing primarily in the Dobruja region of 
Romania, considering historical, sociological, and political dimensions. As bearers of the 
Ottoman legacy, these communities possess a long-standing historical continuity; 
however, they have encountered significant identity ruptures since the early 20th century 
due to shifting borders, nationalist policies, and the practices of the communist regime. 
The post-1989 transition to democracy and pluralism, despite signaling a new era, has 
proven insufficient in bringing about a substantial transformation in their societal status. 
The research reveals that the identity struggle of the Muslim minority extends beyond 
mere cultural and religious affiliations, encompassing demands for political 
representation, public visibility, and equal access to rights. Assimilationist pressures 
within the education system, constraints on the autonomy of religious institutions, 
stereotyping in the media, and exclusionary tendencies in the labor market continue to 
fuel this ongoing struggle. It is further observed that discriminatory practices generated 
by both state policies and societal perceptions have intensified experiences of 
vulnerability at both individual and collective levels. 
Although Romania has made legal strides in the realm of minority rights, particularly in 
alignment with its European Union accession process, practical implementation remains 
largely ineffective in the face of dominant societal norms. This discrepancy has led to the 
emergence of redefined identities among younger generations of Muslims, marked by 
hybrid forms of belonging and growing tensions between traditional structures and 
individual freedoms. 
The primary aim of this research is to assess the current social status of the Muslim 
minority in Romania within its historical context and to analyze the processes of identity 
formation in relation to the structural inequalities that shape them. A qualitative research 
framework has been adopted, utilizing historical documents, field observations, and 
contemporary literature to conduct a multidimensional analysis. 
The findings indicate that the layered experiences of the Muslim minority in Romania not 
only reflect a localized phenomenon but also offer significant insights into minority-
nationalism dynamics across Eastern Europe. In conclusion, this study provides a 



120  •  Nilgün Fırat 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

comprehensive account of the Muslim community’s ongoing struggle for social 
recognition, political participation, and the preservation of its identity. 

Keywords 
History, Romania, Muslim Minority, Social Position, Identity Construction 
 

Type Conference Proceeding Abstract 
Received 2025-07-31 
Accepted 2025-08-01 
Published 2025-08-25 
Category Art & Humanities, History 
Research Area History 
Conference : 
Title The 5th Turkish Symposium of Social Sciences 
Web https://sempozyum.okuokut.org/tsbs 
Location & Date Ankara, Türkiye; August 25-31, 2025 
Sponsor Ankara Yıldırım Beyazıt University; Oku Okut Association 
Proceeding Session Session 10 - Tuesday, 26 August 2025 19.00-20.00 
Copyright © 2025 Nilgün Fırat. The author retains the copyright and provides 

the publisher with a proper license to publish. 
License CC BY-NC 4.0 
Publisher Oku Okut Press 
Citation Fırat, Nilgün. “The Social Position and Identity Struggles of the 

Muslim Minority in Romania”. The 5th Turkish Symposium of Social 
Sciences The Books of Abstracts. ed. Abdullah Demir. 117-120. Ankara: 
Oku Okut Press, 2025. 
https://doi.org/10.55709/okuokutyayinlari.82 



 

sempozyum.okuokut.org 
 

129  

Mar Yaşua Kroniği Bağlamında Urfa’da Afet Algısı (494-507) 

Burcu Karakuş 
 orcid.org/0000-0003-0833-7110  burcukarakus8@gmail.com  ror.org/041jyzp61 

Van Yüzüncü Yıl Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Tarih Anabilim Dalı, Van, Türkiye 

Öz 
Süryani yazınında kronikler önemli bir yer teşkil eder. Bu geleneğin Geç Antik Çağ’daki 
öne çıkan örneklerinden biri de içeriği ve üslubuyla dikkat çeken Mar Yaşua Kroniği’dir. 
Kronikte, 6. yüzyılda Edessa (Şanlıurfa) kentinde meydana geldiği bildirilen güneş 
tutulması, deprem, çekirge istilası, kıtlık gibi felaket olayları tarihsel ve kültürel bağlamda 
incelenmektedir. Süryani tarih yazıcılığı geleneği içerisinde yer alan bu eser, felaketlerin 
teolojik, kozmolojik ve toplumsal olarak nasıl anlamlandırıldığına dair ipuçları taşıması 
bakımından da dikkat çekicidir. Mar Yaşua Kroniği, göksel ve yersel afetlerin Tanrısal uyarı 
ya da ceza biçiminde yorumlandığı bir zihniyeti yansıtır. Kronikteki anlatılar, Urfa 
şehrinde art arda veya kısa aralıklarla meydana gelen doğa olaylarını bir bütünlük içinde 
ele alır. Bu olayların ardında yatan günahkârlık, tövbe, ilahî müdahale gibi kavramlarla 
birleştirilmiş bir anlatı sunmaktadır. Bu çerçevede bildiride, söz konusu afetlerin 
toplumun belleğinde nasıl yer ettikleri ve şehir kimliğinin inşasında nasıl bir rol 
oynadıkları da tartışmaya açılmaktadır. Bildiri, üç temel düzlemde ilerlemektedir: İlk 
olarak güneş tutulması, deprem, çekirge istilası gibi olayların kronikteki sıralanışı ve 
betimleme dili analiz edilerek söz konusu felaketlerin yazınsal olarak nasıl kurgulandığı 
değerlendirilmiştir. İkinci olarak, afetlerin şehir halkı üzerinde yarattığı etki ve dinî 
otoritelerce nasıl yorumlandığı incelenmiştir. Üçüncü bölümde ise Mar Yaşua Kroniği’nin 
diğer çağdaş Süryani kaynaklarla karşı-laştırılması yoluyla Urfa’ya özgü bir “felaket 
hafızası”nın olup olmadığı sorgulanmıştır. Bu çalışmanın temel amacı, Mar Yaşua 
Kroniği’nde yer alan felaket anlatılarını analiz ederek Urfa’da yaşanan afetlerin tarihsel 
bağlamını ortaya koymaktır. Aynı zamanda bu olayların dönemin dinsel yorumlarına, 
kolektif hafızasına ve şehir kimliğine nasıl yansıdığını incelemeyi hedeflemektedir. Aynı 
zamanda bu anlatıların Geç Antik Çağ Süryani yazıcılığı içindeki yerini tespit etmek ve 
kroniğin tarihsel kaynak olarak sunduğu imkânları değerlendirmektir. Ayrıca doğal 
afetlerin kolektif bellekte ve tarih yazımında iz bıraktığını ortaya çıkarmaktadır. Urfa 
örneğinde ise bu izlerin hem şehir kültürü hem de Süryani tarihsel bilinç açısından 
dönüştürücü bir rol oynadığı sonucuna ulaşılmaktadır. Çalışmada, betimleyici ve 
çözümleyici yöntem bir arada kullanılmıştır. Mar Yaşua Kroniği başta olmak üzere Süryani 
kronik geleneğine ait metinler tarihsel kaynak olarak analiz edilmiş; afet anlatıları, 
metinsel yapı, anlatı stratejileri ve dinsel yorum biçimleri üzerinden çözümlenmiştir. 
Bununla birlikte kroniğin, şehir belleği ve din-toplum ilişkileri bakımından nasıl 
kullanılabileceğine dair metodolojik bir tartışma da sunulmaktadır. Araştırma sonucunda, 
Mar Yaşua Kroniği’nde yer alan felaket anlatılarının tarihsel olayları belgelemek, ahlaki, 
dinsel ve kozmolojik mesajlar vermek üzere kurgulandığı tespit edilmiştir. Bu anlatıların, 



122  •  Burcu Karakuş 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

Urfa’da yaşanan afetleri kayıt altına almakla kalmayıp kolektif bir bellek oluşturma işlevi 
gördüğü ve şehrin tarihsel kimliğinin şekillenmesinde etkin bir rol oynadığı görülmüştür. 

Anahtar Kelimeler 
Tarih, Mar Yaşua Kroniği, Urfa, Süryani, Açlık, Güneş Tutulması, Felaket Algısı 
 

Türü Bildiri Özeti 
Geliş Tarihi 10.07.2025 
Kabul Tarihi 27.07.2025 
Yayım Tarihi 25.08.2025 
Kategori Sanat ve Beşeri Bilimler, Tarih 
Araştırma Alanı Tarih 
Sempozyum : 
Adı 5. Türkiye Sosyal Bilimler Sempozyumu 
Web https://sempozyum.okuokut.org/tsbs 
Yer ve Tarih Ankara, Türkiye; 25-31 Ağustos 2025 
Sponsor Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi; Oku Okut Derneği 
Oturum Bilgisi 11. Oturum - 26 Ağustos 2025 Salı 21.00-22.00 
Telif Hakkı © 2025 Burcu Karakuş. Yazar telif hakkını elinde tutarak yayımcıya 

uygun lisans ile yayım izni vermiştir. 
Lisans CC BY-NC 4.0 
Yayımcı Oku Okut Yayınları 
Kaynak Gösterimi Karakuş, Burcu. “Mar Yaşua Kroniği Bağlamında Urfa’da Afet Algısı 

(494-507)”. 5. Türkiye Sosyal Bilimler Sempozyumu Bildiri Özetleri Kitabı. 
ed. Abdullah Demir. 121-124. Ankara: Oku Okut Yayınları, 2025. 
https://doi.org/10.55709/okuokutyayinlari.82 

  



Mar Yaşua Kroniği Bağlamında Urfa’da Afet Algısı (494-507)  •  123 
 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

Perception of Disasters in Urfa in the Context of the Chronicle of 
Mar Yashua (494–507) 

Burcu Karakuş 
 orcid.org/0000-0003-0833-7110  burcukarakus8@gmail.com  ror.org/041jyzp61 

Van Yüzüncü Yıl University, Institute of Social Sciences, Department of History, Van, Türkiye 

Abstract 
Chronicles hold a significant place in Syriac literature. One of the most prominent 
examples of this tradition from Late Antiquity is the Mar Yashua Chronicle, notable for its 
content and style. The chronicle examines catastrophic events such as a solar eclipse, an 
earthquake, a locust plague, and a famine, reported to have occurred in the 6th century in 
Edessa (Şanlıurfa), within a historical and cultural context. This work, situated within the 
Syriac historiographical tradition, is also notable for providing insights into how disasters 
were interpreted theologically, cosmologically, and socially. Mar Yashua Chronicle reflects 
a mindset in which celestial and terrestrial disasters were interpreted as divine warnings 
or punishments. The narratives in the chronicle address the natural events that occurred 
in rapid succession or in short bursts in the city of Urfa as a unified whole. It presents a 
narrative unified by concepts such as sinfulness, repentance, and divine intervention 
underlying these events. Within this framework, the paper also discusses how these 
disasters remain etched in public memory and what role they play in the construction of 
urban identity. The paper proceeds on three main levels: First, the sequence and 
descriptive language of events such as solar eclipses, earthquakes, and locust infestations 
in the chronicle are analyzed to assess how these disasters were constructed literary. 
Second, the impact of the disasters on the city’s population and their interpretation by 
religious authorities are examined. The third section examines whether a “disaster 
memory” specific to Urfa exists by comparing the Mar Yashua Chronicle with other 
contemporary Syriac sources. The primary objective of this study is to analyze the disaster 
narratives in the Mar Jashua Chronicle to reveal the historical context of the disasters 
experienced in Urfa. It also aims to examine how these events were reflected in the 
religious interpretations, collective memory, and urban identity of the period. It also aims 
to identify the place of these narratives within Late Antique Syriac writing and to evaluate 
the chronicle’s potential as a historical source. It also reveals that natural disasters leave 
their mark on collective memory and historiography. In the case of Urfa, it is concluded 
that these traces played a transformative role in both urban culture and Syriac historical 
consciousness. The study employed a combination of descriptive and analytical methods. 
Texts belonging to the Syriac chronicle tradition, particularly the Mar Jashua Chronicle, 
were analyzed as historical sources, analyzing disaster narratives based on textual 
structure, narrative strategies, and forms of religious interpretation. A methodological 
discussion is also presented on how the chronicle can be used in relation to urban memory 
and religion-society relations. The research demonstrates that the disaster narratives in 
the Mar Yashua Chronicle are constructed to document historical events and convey 
moral, religious, and cosmological messages. These narratives not only record the 



124  •  Burcu Karakuş 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

disasters experienced in Urfa but also function to create a collective memory and play an 
active role in shaping the city’s historical identity. 

Keywords 
History, Mar Yashua Chronicle, Urfa, Syriac, Hunger, Solar Eclipse, Disaster Perception 
 

Type Conference Proceeding Abstract 
Received 2025-07-10 
Accepted 2025-07-27 
Published 2025-08-25 
Category Art & Humanities, History 
Research Area History 
Conference : 
Title The 5th Turkish Symposium of Social Sciences 
Web https://sempozyum.okuokut.org/tsbs 
Location & Date Ankara, Türkiye; August 25-31, 2025 
Sponsor Ankara Yıldırım Beyazıt University; Oku Okut Association 
Proceeding Session Session 11 - Tuesday, 26 August 2025 21.00-22.00 
Copyright © 2025 Burcu Karakuş. The author retains the copyright and 

provides the publisher with a proper license to publish. 
License CC BY-NC 4.0 
Publisher Oku Okut Press 
Citation Karakuş, Burcu. “Perception of Disasters in Urfa in the Context of 

the Chronicle of Mar Yashua (494–507)”. The 5th Turkish Symposium 
of Social Sciences The Books of Abstracts. ed. Abdullah Demir. 121-124. 
Ankara: Oku Okut Press, 2025. 
https://doi.org/10.55709/okuokutyayinlari.82 



 

sempozyum.okuokut.org 
 

133  

Orta Çağ’da Anadolu’da Akıl Hastalıklarına Yaklaşım: Bizans Dinî 
Geleneği ve Selçuklu Tıbbi Kurumlarının Karşılaştırılması 

Nihal Canbulat 
 orcid.org/0009-0002-7394-3176  canbulat747@gmail.com  ror.org/05ryemn72 

Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Tarih Anabilim Dalı, 
Ankara, Türkiye 

Öz 
Bu çalışma, Orta Çağ Anadolu coğrafyasında hüküm süren Bizans ve Selçuklu 
medeniyetlerinin akıl sağlığına dair kavramsal çerçevelerini, tedavi yöntemlerini ve 
kurumsal yapılarını karşılaştırmalı olarak incelemektedir. Araştırma, her iki toplumun akıl 
hastalıklarını algılama biçimlerinin dini, kültürel ve bilimsel kökenlerini ortaya koymayı; 
tedavi pratiklerinin felsefi temellerini analiz etmeyi ve bu süreçte din-bilim etkileşiminin 
rolünü değerlendirmeyi amaçlar. Çalışmada nitel araştırma yöntemi benimsenmiş olup, 
birincil ve ikincil kaynaklar (tarihi metinler, tıp eserleri, vakfiyeler) karşılaştırmalı analizle 
ele alınmıştır. 
Araştırma bulguları, iki medeniyetin akıl sağlığına yaklaşımında belirgin farklılıklar 
olduğunu göstermiştir. Bizans İmparatorluğu’nda akıl hastalıkları, büyük ölçüde metafizik 
bir paradigma içinde değerlendirilmiş; ilahi ceza, şeytani musallat veya günahkârlıkla 
ilişkilendirilmiştir. Tedavi yöntemleri, manastır merkezli cin çıkarma (exorcismus), 
azizlere adak, kutsal su ve tılsım uygulamalarıyla şekillendiği görülmüştür. Örneğin 
epilepsi gibi hastalıklar “kutsal” kabul edilmiş ve tıbbi müdahaleden ziyade dini ritüeller 
ön plana çıkmıştır. Buna karşılık Selçuklular, İbn Sînâ ve Zekeriya er-Râzî gibi bilginlerin 
humoral teoriye dayalı psikofizyolojik yaklaşımlarını benimsemiş, akıl hastalıklarını 
bilimsel bir perspektifle ele almıştır. Bazı dârüşşifâlarda akıl hastaları için özel olarak 
tasarlanmış mimari yapılar olarak karşımıza çıkmaktadır. Bu kurumlarda terapötik çevre 
(avlulu planlar, su sesi, yeşil alanlar) ve multidisipliner tedavi yöntemleri (müzik terapi, 
hidroterapi, bitkisel ilaçlar) uygulanmıştır. Ayrıca halk hekimliği ile entegre bir sistem 
geliştirilmiş; Mevlevî tekkelerinde manevi tedavi ve hacamat gibi uygulamalar da 
yaygınlık kazanmıştır. 
İki medeniyet arasındaki temel ayrım, Bizans’ta tıbbın teolojiye tabi olması, Selçuklular’da 
ise din ve bilimin koalisyon halinde çalışmasıdır. Selçuklu dârüşşifâları, cami ve 
kütüphanelerle birlikte külliyeler içinde konumlanarak bütüncül bir şifa ekosistemi 
sunmaktadır. Tanı yöntemlerinde de farklılıklar gözlemlenmiştir. Bizans’ta idrar ve nabız 
muayenesi büyüsel ritüeller eşliğinde yapılırken, Selçuklu’da İbn Sînâ’nın rasyonel 
protokolleri takip edilmiştir. 
Sonuç olarak, Orta Çağ Anadolu’sunda akıl sağlığına yaklaşım, medeniyetlerin 
epistemolojik temelleriyle şekillenmiştir. Bizans, metafizik açıklamaları merkeze alarak 
tedaviyi dini kurumlarla sınırlandırırken; Selçuklular, İslam tıbbının rasyonel mirasını 
kurumsallaştırarak psikosomatik bütünlüğü hedefleyen insani bir model geliştirmiştir. Bu 



126  •  Nihal Canbulat 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

model, disiplinlerarası bir terapötik ekosistemi yansıtarak, Orta Çağ dünyasının ileri akıl 
sağlığı uygulamalarından birini temsil etmektedir. 

Anahtar Kelimeler 
Tarih, Orta Çağ Tarihi, Tıp tarihi, Selçuklular, Bizans, Akıl Hastalıkları, Dârüşşifâ, Halk 
Hekimliği 
 

Türü Bildiri Özeti 
Geliş Tarihi 10.07.2025 
Kabul Tarihi 21.07.2025 
Yayım Tarihi 25.08.2025 
Kategori Sanat ve Beşeri Bilimler, Tarih 
Araştırma Alanı Tarih 
Sempozyum : 
Adı 5. Türkiye Sosyal Bilimler Sempozyumu 
Web https://sempozyum.okuokut.org/tsbs 
Yer ve Tarih Ankara, Türkiye; 25-31 Ağustos 2025 
Sponsor Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi; Oku Okut Derneği 
Oturum Bilgisi 11. Oturum - 26 Ağustos 2025 Salı 21.00-22.00 
Telif Hakkı © 2025 Nihal Canbulat. Yazar telif hakkını elinde tutarak yayımcıya 

uygun lisans ile yayım izni vermiştir. 
Lisans CC BY-NC 4.0 
Yayımcı Oku Okut Yayınları 
Kaynak Gösterimi Canbulat, Nihal. “Orta Çağ’da Anadolu’da Akıl Hastalıklarına 

Yaklaşım: Bizans Dinî Geleneği ve Selçuklu Tıbbi Kurumlarının 
Karşılaştırılması”. 5. Türkiye Sosyal Bilimler Sempozyumu Bildiri Özetleri 
Kitabı. ed. Abdullah Demir. 125-128. Ankara: Oku Okut Yayınları, 
2025. https://doi.org/10.55709/okuokutyayinlari.82 

  



Orta Çağ’da Anadolu’da Akıl Hastalıklarına Yaklaşım  •  127 
 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

Mental Illness Approaches in Medieval Anatolia: Comparing 
Byzantine Religious Traditions and Seljuk Medical Institutions 

Nihal Canbulat 
 orcid.org/0009-0002-7394-3176  canbulat747@gmail.com  ror.org/05ryemn72 

Ankara Yıldırım Beyazıt University, Institute of Social Sciences Institute, Department of History, 
Ankara, Türkiye 

Abstract 
This study compares the understanding of mental health, treatment methods, and 
institutional structures of the Byzantine and Seljuk civilizations in Medieval Anatolia. The 
aim of the research is to explore the religious, cultural, and scientific roots of how each 
society viewed mental illness, to analyze the philosophical foundations of their 
treatments, and to evaluate the role of the interaction between religion and science. A 
qualitative research method was used, and primary and secondary sources (historical 
texts, medical works, and foundation documents) were examined through comparative 
analysis. 
The findings show that the two civilizations had clearly different approaches to mental 
health. In the Byzantine Empire, mental illness was mostly seen through a metaphysical 
view. It was often connected to divine punishment, demonic possession, or sin. Treatments 
were centered around monasteries and included exorcism, offerings to saints, holy water, 
and charms. For example, epilepsy was seen as a “holy” disease and was treated mainly 
with religious rituals rather than medical help. 
On the other hand, the Seljuks followed a more scientific approach based on the humoral 
theory of scholars like Avicenna (Ibn Sînâ) and Zakariya al- Râzî. They built special hospital 
sections (house of healing) for mental patients. These places included healing 
environments with courtyards, the sound of water, green spaces, and different treatment 
methods like music therapy, water therapy, and herbal medicine. Traditional folk 
medicine and religious healing in Mevlevi lodges, such as spiritual practices and cupping 
therapy, were also part of the system. 
The main difference between the two civilizations was that in Byzantium, medicine was 
under the control of theology, while in the Seljuk world, religion and science worked 
together. Seljuk hospitals were built inside larger complexes that included mosques and 
libraries, offering a more holistic health system. There were also differences in diagnostic 
methods: while the Byzantines used urine and pulse examination along with magical 
rituals, the Seljuks followed Avicenna’s rational medical procedures. 
In conclusion, mental health approaches in medieval Anatolia were shaped by each 
civilization’s way of thinking. The Byzantines focused on spiritual explanations and limited 
treatment to religious institutions, while the Seljuks created a more human-centered 
model that used the rational heritage of Islamic medicine. This model reflected an 



128  •  Nihal Canbulat 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

interdisciplinary healing system and represented one of the advanced mental health 
practices of the medieval world. 

Keywords 
History, Medieval History, History of Medicine, Seljuks, Byzantium, Mental Illnesses, 
House of Healing, Folk Medicine 
 

Type Conference Proceeding Abstract 
Received 2025-07-10 
Accepted 2025-07-21 
Published 2025-08-25 
Category Art & Humanities, History 
Research Area History 
Conference : 
Title The 5th Turkish Symposium of Social Sciences 
Web https://sempozyum.okuokut.org/tsbs 
Location & Date Ankara, Türkiye; August 25-31, 2025 
Sponsor Ankara Yıldırım Beyazıt University; Oku Okut Association 
Proceeding Session Session 11 - Tuesday, 26 August 2025 21.00-22.00 
Copyright © 2025 Nihal Canbulat. The author retains the copyright and 

provides the publisher with a proper license to publish. 
License CC BY-NC 4.0 
Publisher Oku Okut Press 
Citation Canbulat, Nihal. “Mental Illness Approaches in Medieval Anatolia: 

Comparing Byzantine Religious Traditions and Seljuk Medical 
Institutions”. The 5th Turkish Symposium of Social Sciences The Books of 
Abstracts. ed. Abdullah Demir. 125-128. Ankara: Oku Okut Press, 
2025. https://doi.org/10.55709/okuokutyayinlari.82 



 

sempozyum.okuokut.org 
 

137  

Kanuni Şam Vakfiyesi 

Gamze Bülbül 
 orcid.org/0009-0003-2062-6406  bulbulgamze1@gmail.com  ror.org/05ryemn72 

Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, İslam Tarihi Anabilim Dalı, 
Ankara, Türkiye 

Öz 
Bu çalışmada, Osmanlı döneminde Kanuni Sultan Süleyman tarafından inşa edilen Kanuni 
Şam Külliyesine maddi desteğiyle devamlılığını sağlayan Şam Kanuni Vakfiyesi 
incelenmiştir. Vakıf müessesesi, tamamen İslam’ın başlattığı bir kültür olmamakla 
beraber, Hz. Peygamber zamanından itibaren müslümanların hayatında yer edinmiştir. 
Kuran-ı Kerim’de vakıf kavramına dair doğrudan bir hüküm bulunmamakla birlikte, ‘‘infak 
etmek’’, ‘‘ Allah’a güzel ödünç vermek’’, ‘‘ Allah yolunda harcamak olarak’’ ifade edilen 
âyetler Müslümanların mallarını vakfetmesi hususunda etkili olmuştur. Hz. Peygamberin 
Fedek ve Hayber hurmalıklarını vakfetmiş olması, Müslümanları mallarını Allah yolunda 
harcamalarına teşvik etmiştir. Hz. Peygamber zamanında örneklerini görmeye 
başladığımız bu müessese, Osmanlı ile beraber üst seviyeye ulaşmıştır. Bundan dolayı Batılı 
araştırmacılar Osmanlı için ‘‘Vakıflar Cenneti’’ tabirini kullanmışlardır. Yavuz Sultan 
Selim’den itibaren hac yollarının güvenliği Osmanlı Sultanlarının sorumluluğu altına 
girmesiyle Anadolu, İran ve Balkan coğrafyalarından hac farizasını ifa etmek için yola 
çıkan hacıların yeme, içme, konaklama, barınma gibi temel ihtiyaçlarının temini için 
menziller ve külliyeler oluşturulmuştur. Bunlardan birisi de Kanuni Sultan Süleyman’ın 
Şam’da inşa ettirdiği Süleymaniye Külliyesidir. Yapılan vakıflar vasıtasıyla külliyenin 
ihtiyaçlarının karşılandığı gibi söz konusu coğrafyalardan hac için gelenler çöle çıkmadan 
önce buruda misafir olarak kalmışlardır. Bundan dolayı külliyenin devamlılığını sağlayan 
Şam Kanuni Vakfiyesi incelenmiştir. Söz konusu yapının bütün masrafları, vakfın 
gayrimenkullerinden ve vakfedilen toprak arazilerden elde edilen gelirlerle karşılanmıştır. 
Bu çalışmamızda, Kanuni Şam vakfiyesinde vakfedilen yerler, cami görevlileri, imaret 
görevlileri, imarette pişirilecek yemekler, faydalanacak kimseler hakkında bilgi vermeye 
çalışacağız. 

Anahtar Kelimeler 
İslam Tarihi, Kanuni Şam Vakfiyesi, Kanuni Sultan Süleyman, Vakıf Kurumu, Vakfiye 

Etik Beyan 
Bu çalışma, Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesinde Prof. Dr. Yasin Yılmaz 
danışmanlığında, sürdürdüğümüz “Kanuni Şam Vakfiyesi” başlıklı yüksek lisans tezi esas 
alınarak hazırlanmıştır. 
 

Türü Bildiri Özeti 
Geliş Tarihi 25.07.2025 
Kabul Tarihi 30.07.2025 
Yayım Tarihi 25.08.2025 



130  •  Gamze Bülbül 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

Kategori Sanat ve Beşeri Bilimler, Tarih 
Araştırma Alanı İslam Tarihi - Siyer 
Sempozyum : 
Adı 5. Türkiye Sosyal Bilimler Sempozyumu 
Web https://sempozyum.okuokut.org/tsbs 
Yer ve Tarih Ankara, Türkiye; 25-31 Ağustos 2025 
Sponsor Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi; Oku Okut Derneği 
Oturum Bilgisi 11. Oturum - 26 Ağustos 2025 Salı 21.00-22.00 
Telif Hakkı © 2025 Gamze Bülbül. Yazar telif hakkını elinde tutarak yayımcıya 

uygun lisans ile yayım izni vermiştir. 
Lisans CC BY-NC 4.0 
Yayımcı Oku Okut Yayınları 
Kaynak Gösterimi Bülbül, Gamze. “Kanuni Şam Vakfiyesi”. 5. Türkiye Sosyal Bilimler 

Sempozyumu Bildiri Özetleri Kitabı. ed. Abdullah Demir. 129-132. 
Ankara: Oku Okut Yayınları, 2025. 
https://doi.org/10.55709/okuokutyayinlari.82 

  



Kanuni Şam Vakfiyesi  •  131 
 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

The Damascus Waqfiyya of Sultan Süleymān 
Gamze Bülbül 

 orcid.org/0009-0003-2062-6406  bulbulgamze1@gmail.com  ror.org/05ryemn72 
Ankara Yıldırım Beyazıt University, Institute of Social Sciences, Department of Islamic History, 

Ankara, Türkiye 

Abstract 
This study examines the Damascus Waqf Charter of Sultan Süleymān the Lawgiver, which 
ensured the continuity of the Süleymaniye Complex in Damascus, built during the 
Ottoman period, through financial support. Although the institution of waqf (pious 
endowment) is not exclusively an Islamic innovation, it has played a significant role in the 
lives of Muslims since the time of the Prophet Muḥammad. While the Qur’ān does not 
explicitly mention the concept of waqf, verses that refer to spending in the way of God, 
offering a goodly loan to Allah, and charitable giving (infāq) have inspired Muslims to 
dedicate their wealth for religious and social purposes.  
The Prophet Muḥammad’s act of endowing the orchards of Fadak and Khaybar set a 
precedent and served as an incentive for later generations to engage in charitable 
endowments. Having originated in the Prophet’s time, the waqf institution reached its 
peak in both form and function during the Ottoman era. Accordingly, Western scholars 
have referred to the Ottoman Empire as a “paradise of waqfs.” 
Following the reign of Sultan Selīm I, ensuring the safety of pilgrimage routes became the 
responsibility of the Ottoman sultans. In this context, rest stations and religious complexes 
(külliyes) were established along the routes from Anatolia, Iran, and the Balkans to provide 
pilgrims with food, shelter, and other essential needs. One such complex is the 
Süleymaniye Complex in Damascus, commissioned by Sultan Süleymān the Lawgiver.  
Through the revenues generated by these endowments, the needs of the complex were 
met, and pilgrims from various regions could stay there before continuing into the desert. 
For this reason, the Waqf Charter of Damascus, which ensured the sustainability of the 
complex, is the focus of this study.  
All expenses of the complex were covered by income derived from the endowed properties 
and agricultural lands. In this study, we aim to present detailed information on the 
endowed assets, the mosque and imaret staff, the meals prepared in the imaret (public 



132  •  Gamze Bülbül 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

kitchen), and the beneficiaries of the waqf, based on the contents of the Kanûnî Şam 
Waqfiyya. 

Keywords 
History of Islam, Kanuni Damascus Waqfiyya, Suleiman the Magnificent, Waqf Institution, 
Foundation Charter 

Ethical Statement 
This study is based on our ongoing master’s thesis titled “The Damascus Waqfiyya of Sultan 
Süleymān”, conducted under the supervision of Prof. Dr. Yasin Yılmaz at Ankara Yıldırım 
Beyazıt University. 
 

Type Conference Proceeding Abstract 
Received 2025-07-25 
Accepted 2025-07-30 
Published 2025-08-25 
Category Art & Humanities, History 
Research Area Religious Studies, Islamic History 
Conference : 
Title The 5th Turkish Symposium of Social Sciences 
Web https://sempozyum.okuokut.org/tsbs 
Location & Date Ankara, Türkiye; August 25-31, 2025 
Sponsor Ankara Yıldırım Beyazıt University; Oku Okut Association 
Proceeding Session Session 11 - Tuesday, 26 August 2025 21.00-22.00 
Copyright © 2025 Gamze Bülbül. The author retains the copyright and provides 

the publisher with a proper license to publish. 
License CC BY-NC 4.0 
Publisher Oku Okut Press 
Citation Bülbül, Gamze. “The Damascus Waqfiyya of Sultan Süleymān”. The 

5th Turkish Symposium of Social Sciences The Books of Abstracts. ed. 
Abdullah Demir. 129-132. Ankara: Oku Okut Press, 2025. 
https://doi.org/10.55709/okuokutyayinlari.82 



 

sempozyum.okuokut.org 
 

141  

Senet Cihetinden Kıraatlerin Tasnifi Çerçevesinde İstimal Edilen 
Müsta῾mele, Ma῾hûde ve Müstebşe῾a Kavramları (Hicrî İlk Beş Asır) 

Ahmet Arif Akbaba 
 orcid.org/0000-0002-2239-5395  ahmetarifakbaba@ibu.edu.tr  ror.org/01x1kqx83 

Bolu Abant İzzet Baysal Üniversitesi, İlahiyat Fakültesi, Kıraat İlmi Anabilim Dalı, Bolu, Türkiye 

Öz 
Kur’an metninin fonetik ve morfolojik varyantlarını ihtiva eden kıraat farklılıkları; 
meşruiyetini, rivayet ve değerlendirmelerden ilahî izne mebni olduğu açık olan “yedi harf” 
ruhsatıyla kazanmış, kıraat ilminin temel konusu halini almıştır. Bu ruhsat, fetihler 
neticesinde baş gösteren entegrasyon sorunlarının belirginleştiği tâbiîn dönemiyle birlikte 
daha esnek bir teysir algısı ve ortamına da zemin hazırlamış, bu yeni durumun süreç 
içerisinde mevzû kıraatler sorunu dâhil esaslı bazı problemleri de beraberinde getirmiştir. 
Bu çerçevede söz konusu birikimin kontrolünü ve vahyî boyutuyla muhafazasını sağlamak 
maksadıyla, bir kıraatin makbul-gayr-i makbul ya da sahih-gayr-i sahih mi olduğuna dair 
kriterler ve kavramlar ihdas edilmiş, başta ikili ve üçlü olmak üzere farklı sayıda kıraat 
tasnifleri şekillenmiştir. Ancak bu tasnifler, hicrî ilk beş asır itibariyle literatürde daha 
ziyade “meşhûr-sahih”, “şâzz” ve “âhad” kavramlarıyla öne çıkarken; bazı tefsir ve kıraat 
temalı eserlerin ilgili pasajlarında istihdamına şahit olduğumuz; “müstebşeʽa”, 
“müstaʽmele”, “maʽhûde” gibi diğer bir kısım kavramlar ise tespit edebildiğimiz kadarıyla 
hiç zikredilmemiş ve haliyle üzerinde durulmamıştır. Çalışmada, zikredilen zaman dilimi 
itibariyle gözden kaçan söz konusu kavramlar incelenmiş, müstebşe῾a kavramının gayr-i 
sahih, müste’mele-ma῾hûde kavramlarının ise belli bir sayıyla sınırlı olmaksızın tüm sahih 
kıraat birikimi için istimal edildiği saptanmıştır. Ayrıca bu inceleme neticesinde bu ilgili 
kavramların kıraat terminolojisine taşınma sürecinin bölgelerinde oluşan kıraat kültürü 
ile müelliflerinin kıraat anlayışından bağımsız olmadığı görülmüştür. Kıraat 
farklılıklarının senet cihetinden hicrî ilk beş asırdaki kavramsal safahatında boy gösteren 
söz konusu üç kavrama dair değerlendirmelerin yapıldığı bu çalışmada, alandaki klasik ve 
temel kaynaklar dayanak alınacaktır. Araştırmada uygulanacak temel yöntem ise ilk beş 
asırdaki tefsir ve kıraat temalı eserlerin analiz edilmesi ve bu analizden elde edilecek 
verilerin mukayeseli bir şekilde değerlendirilmesiyle oluşturulacaktır. 

Anahtar Kelimeler 
Tefsir, Kıraat, Senet, Müstaʽmele, Maʽhûde, Müstebşeʽa 
 

Türü Bildiri Özeti 
Geliş Tarihi 17.07.2025 
Kabul Tarihi 31.07.2025 
Yayım Tarihi 25.08.2025 
Kategori Sanat ve Beşeri Bilimler, Dinî Araştırmalar - İlahiyat 
Araştırma Alanı Tefsir - Kıraat 
Sempozyum : 



134  •  Ahmet Arif Akbaba 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

Adı 5. Türkiye Sosyal Bilimler Sempozyumu 
Web https://sempozyum.okuokut.org/tsbs 
Yer ve Tarih Ankara, Türkiye; 25-31 Ağustos 2025 
Sponsor Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi; Oku Okut Derneği 
Oturum Bilgisi 12. Oturum - 27 Ağustos 2025 Çarşamba 11.00-12.00 
Telif Hakkı © 2025 Ahmet Arif Akbaba. Yazar telif hakkını elinde tutarak 

yayımcıya uygun lisans ile yayım izni vermiştir. 
Lisans CC BY-NC 4.0 
Yayımcı Oku Okut Yayınları 
Kaynak Gösterimi Akbaba, Ahmet Arif. “Senet Cihetinden Kıraatlerin Tasnifi 

Çerçevesinde İstimal Edilen Müsta῾mele, Ma῾hûde ve Müstebşe῾a 
Kavramları (Hicrî İlk Beş Asır)”. 5. Türkiye Sosyal Bilimler Sempozyumu 
Bildiri Özetleri Kitabı. ed. Abdullah Demir. 133-136. Ankara: Oku Okut 
Yayınları, 2025. https://doi.org/10.55709/okuokutyayinlari.82 

  



Senet Cihetinden Kıraatlerin Tasnifi Çerçevesinde İstimal Edilen Kavramlar  •  135 
 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

The Concepts of Mustaʿmala, Maʿhūda, and Mustabshaʿa Used 
within the Framework of the Classification of Qur’anic Readings in 
Terms of Transmission (First Five Centuries of the Hijri Calendar) 

Ahmet Arif Akbaba 
 orcid.org/0000-0002-2239-5395  ahmetarifakbaba@ibu.edu.tr  ror.org/01x1kqx83 

Bolu Abant İzzet Baysal University, Faculty of Theology, Department of Qur’anic Recitation 
Studies, Bolu, Türkiye 

Abstract 
Differences in recitation, which include phonetic and morphological variants of the 
Quranic text, gained their legitimacy with the “seven letters” permission, which is clearly 
understood it is based on divine authorization through narrations and evaluations, and 
became the fundamental subject of the science of recitation. This permission formed the 
way for a more flexible facilitation perception and environment during the Tabi’in period, 
when integration problems that arose as a result of the conquests became evident, and this 
new situation brought with it some fundamental problems, including the issue fabricated 
recitations. In this context, in order to control the accumulation in question and preserve 
it in its divine revelation dimension, criteria and concepts have been established regarding 
whether a recitation is acceptable or unacceptable, valid or invalid, and different 
recitation classifications, primarily binary and tripartite, have been formed. However, 
while these classifications are prominent in the literature of the first five centuries of the 
Hijra, primarily through the concepts of “mashhur-sahih,” “shazz,” and “ahad,” other 
concepts such as “mustebsha’a,” “mustaʽmala,” and “maʽhûde,” which we see used in 
relevant passages of some works on exegesis and recitation, are, as far as we can 
determine, never mentioned and, therefore, not emphasized. In the study, the concepts in 
question, which were overlooked in the mentioned time period, were examined and it was 
determined that the concept of mustabsha῾a was used for the unauthentic and the 
concepts of musta’mala-ma῾hûde were used for the entire accumulation of authentic 
recitations without being limited to a certain number. In addition, as a result of this study, 
it has been seen that the process of transferring these related concepts to the recitation 
terminology is not independent of the recitation culture formed in the regions and the 
recitation understanding of the authors. This study, which evaluates the three concepts in 
question, which emerged during the conceptual stages of the first five centuries of the 
Hijra, in terms of sanad will be based on classical and fundamental sources in the field. The 
primary method used in the research will be the analysis of works on Tafsīr and recitation 
themes from the first five centuries and the comparative evaluation of the data obtained 
from this analysis. 

Keywords 
Tafsīr, Recitation, Sanad, Musta’mala, Ma’hûde, Mustebsha’a 
 

Type Conference Proceeding Abstract 



136  •  Ahmet Arif Akbaba 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

Received 2025-07-17 
Accepted 2025-07-31 
Published 2025-08-25 
Category Art & Humanities, Religion & Theology 
Research Area Religious Studies, Tafsīr - Qirāʾah 
Conference : 
Title The 5th Turkish Symposium of Social Sciences 
Web https://sempozyum.okuokut.org/tsbs 
Location & Date Ankara, Türkiye; August 25-31, 2025 
Sponsor Ankara Yıldırım Beyazıt University; Oku Okut Association 
Proceeding Session Session 12 - Wednesday, 27 August 2025 11.00-12.00 
Copyright © 2025 Ahmet Arif Akbaba. The author retains the copyright and 

provides the publisher with a proper license to publish. 
License CC BY-NC 4.0 
Publisher Oku Okut Press 
Citation Akbaba, Ahmet Arif. “The Concepts of Mustaʿmala, Maʿhūda, and 

Mustabshaʿa Used within the Framework of the Classification of 
Qur’anic Readings in Terms of Transmission (First Five Centuries of 
the Hijri Calendar)”. The 5th Turkish Symposium of Social Sciences The 
Books of Abstracts. ed. Abdullah Demir. 133-136. Ankara: Oku Okut 
Press, 2025. https://doi.org/10.55709/okuokutyayinlari.82 



 

sempozyum.okuokut.org 
 

145  

Kıraat Bağlamında Arza-i Ahîre Meselesi 

Sultan Danışman 
 orcid.org/0009-0008-3166-6610  sultanselim1712@gmail.com  ror.org/05ryemn72 

Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Kıraat İlmi Anabilim Dalı, 
Ankara, Türkiye 

Öz 
Arza-i ahîre, Kur’ân’ın lafzî bütünlüğünün ve tertibinin korunmasında temel bir yöntem 
olarak ortaya çıkar. Hz. Peygamber ile Cebrâil arasında gerçekleşen karşılıklı okuma, 
vahyin doğru aktarımını ve yazılı metinlerin doğruluğunu güvence altına almıştır. 
Sahabelerin, özellikle Abdullah b. Mes’ud ve Zeyd b. Sabit’in arza sürecine katılımı, 
Kur’ân’ın hem hafızalarda hem de yazılı nüshalarda standartlaşmasına önemli katkılar 
sağlamıştır. Arza-i ahîre sayesinde, inen âyetler yıllık olarak gözden geçirilmiş; nesh edilen 
âyetler ayıklanmış, surelerin sırası teyit edilmiş ve sahih kıraat varyantları belirlenmiştir. 
Mukabeleler sırasında gerçekleşen karşılıklı okuma, Kur’ân kıraatlerinin farklı 
lehçelerdeki varyantlarının korunması ve birbirleriyle uyumlandırılması açısından kritik 
rol oynamıştır. Böylece, sözlü ve yazılı aktarımlar arasında denge kurularak, vahyin 
nesilden nesile eksiksiz ulaşması teminat altına alınmıştır. Arza-i ahîre, kıraat ilminde 
metodolojik bir mihenk taşı işlevi görerek, Kur’ân metninin sabitlenmesine hizmet 
etmiştir. 
Arza sürecinin mahiyeti ve gerçekleşme biçimiyle ilgili tartışmalar, Cebrâil’in varlığının 
manevi mi yoksa fizikî mi olduğu, onun insan suretinde temessül edip etmediği gibi 
hususlarda farklı görüşler bulunmasına rağmen, arzanın vahyin korunması açısından işlevi 
netlik kazanmıştır. Peygamber’in Cebrâil ile mukabele esnasında sahabelere yüksek sesle 
okuması ve onların şahsi mushaflarından takip etmeleri, metnin doğruluğunu sağlamada 
toplumsal katılımın önemini göstermektedir. Bu durum, Kur’ân’ın nazm ve lafzının 
korunmasında hem ilahi hem beşerî boyutların birlikte işlediğine işaret eder. Arza-i ahîre, 
vahyin kaynağından toplumun tüm kesimlerine doğru ve eksiksiz ulaşmasının sistematik 
bir pratiği olarak İslam tarihindeki yerini korumakta; günümüzdeki mukabele 
geleneklerinin temelini oluşturmaktadır. 

Anahtar Kelimeler 
Tefsir, Kıraat, Arza-i Ahîre, Mushaf İstinsahı, Kıraat Farklılıkları, Cebrâil, Cibril 
 

Türü Bildiri Özeti 
Geliş Tarihi 22.07.2025 
Kabul Tarihi 05.08.2025 
Yayım Tarihi 25.08.2025 
Kategori Sanat ve Beşeri Bilimler, Dinî Araştırmalar - İlahiyat 
Araştırma Alanı Tefsir - Kıraat 
Sempozyum : 
Adı 5. Türkiye Sosyal Bilimler Sempozyumu 
Web https://sempozyum.okuokut.org/tsbs 



138  •  Sultan Danışman 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

Yer ve Tarih Ankara, Türkiye; 25-31 Ağustos 2025 
Sponsor Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi; Oku Okut Derneği 
Oturum Bilgisi 12. Oturum - 27 Ağustos 2025 Çarşamba 11.00-12.00 
Telif Hakkı © 2025 Sultan Danışman. Yazar telif hakkını elinde tutarak 

yayımcıya uygun lisans ile yayım izni vermiştir. 
Lisans CC BY-NC 4.0 
Yayımcı Oku Okut Yayınları 
Kaynak Gösterimi Danışman, Sultan. “Kıraat Bağlamında Arza-i Ahîre Meselesi”. 5. 

Türkiye Sosyal Bilimler Sempozyumu Bildiri Özetleri Kitabı. ed. Abdullah 
Demir. 137-140. Ankara: Oku Okut Yayınları, 2025. 
https://doi.org/10.55709/okuokutyayinlari.82 

  



Kıraat Bağlamında Arza-i Ahîre Meselesi  •  139 
 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

The Problematics of ‘Arḍa al-Akhīra in the Context of Qira’at 
Sultan Danışman 

 orcid.org/0009-0008-3166-6610  sultanselim1712@gmail.com  ror.org/05ryemn72 
Ankara Yıldırım Beyazıt University, Institute of Social Sciences, Department of Qur’anic 

Recitation Studies, Ankara, Türkiye 

Abstract 
‘Arḍa al Akhīra constitutes a fundamental mechanism in the preservation and verification 
of the Qur’ānic text. This annual reciprocal recitation and review process between the 
Prophet Muhammad (peace be upon him) and Angel Jibril (Gabriel) ensured the accurate 
and complete transmission of the revelation. With the active participation of prominent 
companions such as Abdullah ibn Mas’ud and Zayd ibn Thabit, the standardization of 
Qur’ānic manuscripts and the identification of variant readings (qirā’āt) were achieved. 
Arḍa al Akhīra played a critical role in determining abrogated verses, the order of the 
surahs, and the recognition of Qur’ānic dialectical differences. 
While theological debates persist regarding whether Jibril’s participation in Arḍa was 
physical or spiritual, or if he appeared in human form, these issues have limited practical 
impact on the preservation of the revelation. The Prophet’s audible recitation and the 
companions’ verification through their personal manuscripts demonstrate the communal 
dimension of Arḍa al Akhīra and the collective safeguarding of the Qur’ān. 
In conclusion, Arḍa al Akhīra represents a pivotal process bridging divine revelation and 
human transmission, guaranteeing the authentic and intact conveyance of the Qur’ān. 
This practice continues today through the tradition of mukābala, maintaining its 
effectiveness in transmitting the Qur’ān securely across generations. 

Keywords 
Tafsīr, Qira’at, al-’Arḍa al Akhīra Mushaf Copying, Qira’at Variations, Jibril, Gabriel 
 

Type Conference Proceeding Abstract 
Received 2025-07-22 
Accepted 2025-08-05 
Published 2025-08-25 
Category Art & Humanities, Religion & Theology 
Research Area Religious Studies, Tafsīr - Qirāʾah 
Conference : 
Title The 5th Turkish Symposium of Social Sciences 
Web https://sempozyum.okuokut.org/tsbs 
Location & Date Ankara, Türkiye; August 25-31, 2025 
Sponsor Ankara Yıldırım Beyazıt University; Oku Okut Association 
Proceeding Session Session 12 - Wednesday, 27 August 2025 11.00-12.00 
Copyright © 2025 Sultan Danışman. The author retains the copyright and 

provides the publisher with a proper license to publish. 
License CC BY-NC 4.0 
Publisher Oku Okut Press 



140  •  Sultan Danışman 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

Citation Danışman, Sultan. “The Problematics of ‘Arḍa al-Akhīra in the 
Context of Qira’at”. The 5th Turkish Symposium of Social Sciences The 
Books of Abstracts. ed. Abdullah Demir. 137-140. Ankara: Oku Okut 
Press, 2025. https://doi.org/10.55709/okuokutyayinlari.82 



 

sempozyum.okuokut.org 
 

149  

Kur’an’daki Çok Anlamlı Kelimelerin Türkçe Meallerdeki Çevirileri 
Bağlamında Meydana Gelen Anlam ve Hüküm Farklılıkları 

Rabia Berre Temelli 
 orcid.org/0000-0002-5001-289X  r.berree@gmail.com  ror.org/05ryemn72 

Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Temel İslam Bilimleri 
Anabilim Dalı, Ankara, Türkiye 

Harun Şahin 
 orcid.org/0000-0003-2834-2339  sahinharun@gmail.com  ror.org/05ryemn72 

Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi, İlahiyat Fakültesi, Tefsir Anabilim Dalı, Ankara, Türkiye 

Öz 
Kur’an, kendisiyle nazil olduğu Arapçanın semantik derinliği ve lafzî zenginliği sebebiyle 
yapısında pek çok anlamı aynı anda barındıran çok anlamlı kelimeler ihtiva etmektedir. Bu 
kelimeler, Tefsir ilminde Ulûmu’l-Kur’ân başlığının alt disiplini olarak kabul edilen el-
Vücûh ve’n-Nezâir başlığı altında incelenmektedir. el-Vücûh ve’n-Nezâir ilmi, aynı lafzın 
farklı âyetlerde kazandığı çeşitli anlamları konu edinen bir disiplindir. Çok anlamlılık, 
Kur’ân’ın i’câz yönünü ortaya koymakla beraber; nazmî ve manevî derinliğine de işaret 
etmektedir. Ancak bu özellik, Kur’an meallerinde anlam aktarımı yapılırken ciddi manada 
dikkat ve ihtimam gerektiren bir husus olarak karşımıza çıkmaktadır. 
Bu bildiride, söz konusu çok anlamlı kelimelerin tercüme esnasında tercih edilen 
manalarının, Türkçe meallere nasıl yansıdığı konusu ele alınmıştır. Araştırmanın temel 
amacı, bu kelimelere meal müellifleri tarafından tercih edilen manaları tespit etmek ve bu 
tercihlerin anlam ve hüküm düzeyinde doğurduğu farklılıkları ortaya koymaktır. Çalışma, 
Kur’ân tercümelerinde anlam aktarımının basit bir dil çevirisinden ibaret olmadığını, 
bilakis tefsirî bir yorum içerdiğini ve bu yönüyle meal faaliyetinin rikkatle yapılması 
gereken bir çalışma olduğunu göstermeyi hedeflemektedir. Bu yönüyle meal faaliyetinde 
gösterilecek dilsel, bağlamsal ve ilmî derinliğin ehemmiyeti bir kez daha ortaya 
çıkmaktadır. 
Yöntem olarak, klasik müfessirlerden Mukâtil b. Süleyman, Yahyâ b. Sellâm, ed-Dâmegânî, 
Ebû Hilâl el-Askerî ve İbnü’l-Cevzî gibi alimlerin el-Vücûh ve’n-Nezâir literatüründe çok 
anlamlı olarak kabul ettikleri “ahiret, âyet, bâtıl, ma’rûf, nefs, nuşûz, salât, sebîl, sû ve 
ümmet” gibi on kavram seçilmiş, bu kavramlara dair tercih edilen anlamlar 15 farklı 
Türkçe meal üzerinden karşılaştırmalı olarak analiz edilmiştir. İncelemeye dahil edilen 
mealler şunlardır: Abdülbaki Gölpınarlı, Ali Fikri Yavuz, Diyanet İşleri Başkanlığı Kur’an 
Yolu Meali, Elmalılı Hamdi Yazır, Hasan Tahsin Feyizli, Hasan Basri Çantay, Hayrat Neşriyat 
Meali, İsmail Hakkı İzmirli, Mehmet Okuyan, Mustafa Öztürk, Mustafa İslamoğlu, Ömer 
Nasuhi Bilmen, Süleyman Ateş, Tuncer Namlı ve Yaşar Nuri Öztürk. 
İncelememiz neticesinde, aynı kelimenin farklı meal müellifleri tarafından farklı 
anlamlarının tercih edilmesi sonucu anlam ve hüküm boyutunda farklılıkların ortaya 
çıktığı görülmüştür. Çalışmamızda ele alınan çok anlamlı bir kelime olan “salat” 
kavramının aynı bağlam içerisinde bazı meal müellifleri tarafından “dua” şeklinde, bazıları 



142  •  Rabia Berre Temelli 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

arafından ise “namaz” şeklinde tercüme edilmesi misalinde olduğu gibi, çok anlamlı 
kelimelere dair tercih edilen manalar zaman zaman davranışsal düzlemde farklılıklara yol 
açmaktadır. Sonuç itibariyle, Kur’an-ı Kerîm’in çok anlamlı kelimelerinin tercümesinde 
bağlamsal analizle birlikte tefsiri birikimin de dikkate alınması zaruridir. Meal yazarları, 
Arap dili gramerine, bağlamsal arka plana ve klasik tefsir birikimine vâkıf olmalı; keyfî 
anlam tercihlerinden kaçınmalıdır. Okuyuculara ise, birden fazla meal ile çalışmaları, 
kavramsal çoğulluğu fark etmeleri ve âyet bağlamına dikkat etmeleri tavsiye edilmektedir. 

Anahtar Kelimeler 
Tefsir, Çok Anlamlılık, el-vücuh ve’n-nezair, Meal, İştirak-i Lafzî 

Etik Beyan 
Bu çalışma, Doç. Dr. Harun Şahin danışmanlığında sürdürdüğümüz "Kur’an’da Çok Anlamlı 
Kelimelerin Türkçe Meallerdeki Yansımaları" başlıklı yüksek lisans tezi esas alınarak 
hazırlanmıştır. 
 

Türü Bildiri Özeti 
Geliş Tarihi 09.07.2025 
Kabul Tarihi 07.08.2025 
Yayım Tarihi 25.08.2025 
Kategori Sanat ve Beşeri Bilimler, Dinî Araştırmalar - İlahiyat 
Araştırma Alanı Tefsir - Kıraat 
Sempozyum : 
Adı 5. Türkiye Sosyal Bilimler Sempozyumu 
Web https://sempozyum.okuokut.org/tsbs 
Yer ve Tarih Ankara, Türkiye; 25-31 Ağustos 2025 
Sponsor Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi; Oku Okut Derneği 
Oturum Bilgisi 12. Oturum - 27 Ağustos 2025 Çarşamba 11.00-12.00 
Telif Hakkı © 2025 Rabia Berre Temelli - Harun Şahin. Yazarlar telif hakkını 

elinde tutarak yayımcıya uygun lisans ile yayım izni vermiştir. 
Lisans CC BY-NC 4.0 
Yayımcı Oku Okut Yayınları 
Kaynak Gösterimi Temelli, Rabia Berre - Şahin, Harun. “Kur’an’daki Çok Anlamlı 

Kelimelerin Türkçe Meallerdeki Çevirileri Bağlamında Meydana 
Gelen Anlam ve Hüküm Farklılıkları”. 5. Türkiye Sosyal Bilimler 
Sempozyumu Bildiri Özetleri Kitabı. ed. Abdullah Demir. 141-144. 
Ankara: Oku Okut Yayınları, 2025. 
https://doi.org/10.55709/okuokutyayinlari.82 

  



Kur’an’daki Çok Anlamlı Kelimelerin Türkçe Meallerdeki Çevirileri Bağlamında …  •  143 
 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

Semantic and Legal Differences Arising from the Translations of 
Polysemous Words in the Qur’an into Turkish Interpretive 

Renderings 
Rabia Berre Temelli 

 orcid.org/0000-0002-5001-289X  r.berree@gmail.com  ror.org/05ryemn72 
Ankara Yıldırım Beyazıt University, Institute of Social Sciences, Department of Basic Islamic 

Sciences, Ankara, Türkiye 

Harun Şahin 
 orcid.org/0000-0003-2834-2339  sahinharun@gmail.com  ror.org/05ryemn72 

Ankara Yıldırım Beyazıt University, Faculty of Theology, Department of Tafsir, Ankara, Türkiye 

Abstract 
The Qur’ān, due to the semantic depth and lexical richness of the Arabic language in which 
it was revealed, contains many polysemous words that simultaneously embody multiple 
meanings. These words are examined under the heading of al-Wujūh wa al-Naẓāʾir, which 
is accepted as a sub-discipline of ʿUlūm al-Qurʾān within the science of Tafsīr. The 
discipline of al-Wujūh wa al-Naẓāʾir deals with the various meanings that the same word 
acquires in different verses. Polysemy not only reveals the miraculous nature iʿjāz of the 
Qur’ān but also points to its rhetorical and spiritual depth. However, this characteristic 
emerges as an issue that requires serious attention and care when conveying meaning in 
Qur’ānic translations. 
This paper addresses how the meanings chosen during the translation of such polysemous 
words are reflected in Turkish translations of the Qur’ān. The primary aim of the study is 
to identify the meanings preferred by translation authors for these words and to reveal 
the semantic and legal differences that arise as a result of these preferences. The study 
seeks to demonstrate that the transmission of meaning in Qur’ānic translations is not 
merely a matter of linguistic conversion but involves an exegetical interpretation, thereby 
showing that translation activities must be carried out with great precision. In this respect, 
the importance of linguistic, contextual, and scholarly depth in translation efforts 
becomes even more evident. 
As for methodology, ten concepts that classical exegetes such as Muqātil b. Sulaymān, 
Yaḥyā b. Sallām, al-Dāmaġānī, Abū Hilāl al-ʿAskarī, and Ibn al-Jawzī considered polysemous 
within the al-Wujūh wa al-Naẓāʾir literature were selected. These are: ākhirah, āyah, bāṭil, 
maʿrūf, nafs, nushūz, ṣalāt, sabīl, sūʾ, and ummah. The meanings preferred for these 
concepts were comparatively analyzed across 15 different Turkish Qur’ānic translations. 
The translations included in the study are: Abdülbaki Gölpınarlı, Ali Fikri Yavuz, Diyanet 
İşleri Başkanlığı’s Kur’an Yolu Translation, Elmalılı Hamdi Yazır, Hasan Tahsin Feyizli, 
Hasan Basri Çantay, Hayrat Neşriyat, İsmail Hakkı İzmirli, Mehmet Okuyan, Mustafa 



144  •  Rabia Berre Temelli 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

Öztürk, Mustafa İslamoğlu, Ömer Nasuhi Bilmen, Süleyman Ateş, Tuncer Namlı, and Yaşar 
Nuri Öztürk. 
As a result of our analysis, it was observed that the same word, when interpreted by 
different translation authors, led to significant differences in meaning and legal 
implication. As in the example of the polysemous word “ṣalāt,” which some translators 
interpreted as “prayer” (duʿāʾ) and others as “ritual worship” (ṣalāh) within the same 
context, the meanings chosen for polysemous words may sometimes lead to differences 
on a behavioral level. In conclusion, the translation of polysemous words in the Qur’ān 
must consider both contextual analysis and exegetical tradition. Translation authors 
should be well-versed in Arabic grammar, contextual background, and classical Tafsīr 
scholarship, and should avoid arbitrary meaning preferences. As for readers, it is 
recommended that they consult multiple translations to recognize conceptual multiplicity 
and pay close attention to the context of verses. 

Keywords 
Tafsīr, Polysemy, al-Wujūh wa al-Nazāʾir, Translation of the Qur’an, Ishtirāk al-Lafẓī 

Ethical Statement 
This study was prepared based on the master’s thesis titled "Reflections of Polysemous 
Words in Turkish Translations of the Qur’an" which we are currently conducting under 
the supervision of Assoc. Prof. Dr. Harun Şahin. 
 

Type Conference Proceeding Abstract 
Received 2025-07-09 
Accepted 2025-08-07 
Published 2025-08-25 
Category Art & Humanities, Religion & Theology 
Research Area Religious Studies, Tafsīr - Qirāʾah 
Conference : 
Title The 5th Turkish Symposium of Social Sciences 
Web https://sempozyum.okuokut.org/tsbs 
Location & Date Ankara, Türkiye; August 25-31, 2025 
Sponsor Ankara Yıldırım Beyazıt University; Oku Okut Association 
Proceeding Session Session 12 - Wednesday, 27 August 2025 11.00-12.00 
Copyright © 2025 Rabia Berre Temelli - Harun Şahin. The authors retains the 

copyright and provides the publisher with a proper license to 
publish. 

License CC BY-NC 4.0 
Publisher Oku Okut Press 
Citation Temelli, Rabia Berre - Şahin, Harun. “Semantic and Legal 

Differences Arising from the Translations of Polysemous Words in 
the Qur’an into Turkish Interpretive Renderings”. The 5th Turkish 
Symposium of Social Sciences The Books of Abstracts. ed. Abdullah 
Demir. 141-144. Ankara: Oku Okut Press, 2025. 
https://doi.org/10.55709/okuokutyayinlari.82 



 

sempozyum.okuokut.org 
 

153  

Salâh Abdülfettâh el-Hâlidî’nin Konulu Tefsir Yaklaşımı: 
Muhammed (Kıtal) Suresi Örneği 

Emine Aksay 
 orcid.org/0009-0002-4918-9580  emineaksay@gmail.com  ror.org/037vvf096 

Karamanoğlu Mehmetbey Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Temel İslam Bilimleri 
Anabilim Dalı, Karaman, Türkiye 

Öz 
Bu çalışma, Salâh Abdülfettâh el-Hâlidî’nin et-Tefsîru’l-Mevzû’î Beyne’n-Nazarîyye ve’t-
Tatbîk adlı eseri çerçevesinde onun Kıtal (Muhammed) Suresi’ne dair yaptığı tefsiri 
incelemekte; bu bağlamda el-Hâlidî’nin konulu tefsir metodunun hem teorik arka planını 
hem de pratik uygulama biçimini ortaya koymayı amaçlamaktadır. Müfessir, sureyi 
“mukaddime”, dört tematik “ders” ve bir “hatime” bölümüyle yapılandırmakta; ayrıca 
surenin derinlikli anlam katmanlarını “letaif” başlığı altında ele alarak dikkat çekici 
tespitlerde bulunmaktadır. 
Hâlidî, tefsirine surenin isimlerine değinerek başlar ve bu çerçevede surenin Kur’an’da üç 
farklı adla geçtiğini belirtir: Muhammed Suresi, Kıtal Suresi ve Ellezîne Keferû Suresi. 
Bunlara ek olarak, “surenin içtihadî ismini belirleme” başlığı altında kendi yorumunu 
ortaya koyar ve bu bağlamda sureye “Cihâd Suresi” adını vermeyi uygun görür. Her bir 
ismin surenin muhtevasında öne çıkan temaları yansıttığını vurgular. Ardından surenin 
iniş zamanı, mekânı ve nüzûl ortamına dair bilgiler sunar. Bu çerçevede, surede yansıtılan 
atmosferin Müslüman toplumun yapısıyla ve karşılaştığı meydan okumalarla nasıl bir ilişki 
içerisinde olduğunu ortaya koyar. Bununla bağlantılı olarak surenin “kimliğinden” söz 
ederken mücahit müminlerin sıfatlarını, kâfirlerin ve münafıkların tutumlarını 
detaylandırır; bu üç grubun imanları, yöntemleri ve yönelimleri açısından nasıl ayrıştığını 
açıklığa kavuşturur. 
Sure, dört temel tema etrafında ele alınır: cihad, iman-küfür mücadelesi, münafıklık ve 
ahiret bilinci, cihadın bazı hükümleri. âyetlerde özellikle cihadî bilinç, sabır, infak, sadakat 
ve Allah’a tevekkül gibi kavramların ön plana çıktığı görülmektedir. Hâlidî’ye göre iman, 
yalnızca kalpte taşınan pasif bir kabul değil; bireyin iç dünyasında başladığı gibi toplum 
içinde mücadeleye dönüşen aktif bir sorumluluktur. Bu yönüyle sure, mücadelenin hem 
dışsal (kâfirler) hem de içsel (münafıklar) boyutlarına işaret eder; savaşın ve direnişin ilahî 
bir imtihan ve sünnetullah çerçevesinde gerçekleştiğini vurgular. 
Özellikle Seyyid Kutub’un fikirlerinden etkilenmiş olması, onun tefsir yaklaşımında 
belirgin şekilde hissedilmektedir. Hâlidî’nin Kur’an merkezli düşünmeyi esas alan bu 
yaklaşımı, modern dönemde karşılaşılan fikrî ve toplumsal sorunlara çözüm arayışında 
“konulu tefsir” yöntemini etkili ve işlevsel bir zemin olarak görmesine neden olmuştur. Bu 
bağlamda Muhammed Suresi tefsiri sadece klasik bir yorum faaliyeti olarak değil, aynı 
zamanda çağdaş Müslümanlar için yol gösterici nitelikte Kur’anî bir yöneliş olarak 
değerlendirilmektedir. Ayrıca bu çalışma, teorik temellere dayanan konulu tefsir 



146  •  Emine Aksay 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

yönteminin belirli bir sure üzerinde nasıl uygulandığını ortaya koyarak, alana özgün bir 
katkı sunmayı hedeflemektedir. 

Anahtar Kelimeler 
Tefsir, Konulu Tefsir, Muhammed Suresi, Kıtal Suresi, Salâh Abdülfettâh el-Hâlidî, Hâlidî, 
Cihad 
 

Türü Bildiri Özeti 
Geliş Tarihi 30.07.2025 
Kabul Tarihi 03.08.2025 
Yayım Tarihi 25.08.2025 
Kategori Sanat ve Beşeri Bilimler, Dinî Araştırmalar - İlahiyat 
Araştırma Alanı Tefsir - Kıraat 
Sempozyum : 
Adı 5. Türkiye Sosyal Bilimler Sempozyumu 
Web https://sempozyum.okuokut.org/tsbs 
Yer ve Tarih Ankara, Türkiye; 25-31 Ağustos 2025 
Sponsor Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi; Oku Okut Derneği 
Oturum Bilgisi 13. Oturum - 27 Ağustos 2025 Çarşamba 13.00-14.00 
Telif Hakkı © 2025 Emine Aksay. Yazar telif hakkını elinde tutarak yayımcıya 

uygun lisans ile yayım izni vermiştir. 
Lisans CC BY-NC 4.0 
Yayımcı Oku Okut Yayınları 
Kaynak Gösterimi Aksay, Emine. “Salâh Abdülfettâh el-Hâlidî’nin Konulu Tefsir 

Yaklaşımı: Muhammed (Kıtal) Suresi Örneği”. 5. Türkiye Sosyal 
Bilimler Sempozyumu Bildiri Özetleri Kitabı. ed. Abdullah Demir. 145-
148. Ankara: Oku Okut Yayınları, 2025. 
https://doi.org/10.55709/okuokutyayinlari.82 

  



Salâh Abdülfettâh el-Hâlidî’nin Konulu Tefsir Yaklaşımı: Muhammed (Kıtal) Suresi Örneği  •  147 
 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

Ṣalāḥ ʿAbd al-Fattāḥ al-Khālidī’s Thematic Tafsīr Approach: The 
Case of Sūrat Muḥammad (Sūrat al-Qitāl) 

Emine Aksay 
 orcid.org/0009-0002-4918-9580  emineaksay@gmail.com  ror.org/037vvf096 

Karamanoğlu Mehmetbey University, Institute of Social Sciences, Department of Basic Islamic 
Sciences, Karaman, Türkiye 

Abstract 
This study examines Ṣalāḥ ʿAbd al-Fattāḥ al-Khālidī’s interpretation of the Surah 
Muhammad (Qitāl) within the framework of his work al-Tafsīr al-Mawḍū’ī bayn al-
Naẓariyya wa’l-Taṭbīq (“Thematic Exegesis Between Theory and Practice”). In this context, 
it aims to reveal both the theoretical background and the practical application of al-
Khalidi’s thematic Tafsīr method. The exegete structures the surah into an introduction 
(muqaddima), four thematic lessons (dars), and a conclusion (khatima). He also draws 
attention to the deeper layers of meaning in the surah through a section titled lataif (subtle 
points), in which he offers insightful observations. 
al-Khālidī begins his Tafsīr by discussing the names of the surah, noting that it appears in 
the Qur’ān under three different titles: Surah Muhammad, Surah Qitāl (Combat), and Surah 
al-Ladhīna Kafarū (Those Who Disbelieve). In addition, under the heading of identifying 
the ijtihādī (interpretative) name of the surah, he puts forward his personal judgment and 
suggests that the surah may also be called “Surah al-Jihād” (The Chapter of Struggle), 
emphasizing that each name reflects dominant themes in the surah’s content. 
He then provides information about the time, place, and historical context of the surah’s 
revelation. In this framework, he analyzes how the atmosphere conveyed in the surah 
relates to the structure of the Muslim community and the challenges it faced. In 
connection with this, he explores the “identity” of the surah by detailing the 
characteristics of the devout and militant believers (mujāhidūn), and the behaviors of 
disbelievers and hypocrites. He clarifies how these three groups diverge in terms of faith, 
methodology, and orientation. 
The surah is examined around four central themes: jihād, the struggle between faith and 
disbelief, hypocrisy and awareness of the Hereafter, and legal rulings regarding jihād. The 
verses prominently highlight concepts such as militant awareness, patience, almsgiving 
(infāq), loyalty, and trust in God. According to al-Khālidī, faith is not merely a passive 
internal acceptance, but an active responsibility that begins within the individual and 
manifests as a struggle in the social sphere. Thus, the surah refers to both the external 
(against disbelievers) and internal (against hypocrites) dimensions of struggle, 
emphasizing that war and resistance take place within the framework of divine trial and 
sunnat Allāh (the way of God). 
al-Khālidī’s Tafsīr approach is notably influenced by the thought of Sayyid Qutb. His 
Qur’ān-centered interpretive model sees the thematic Tafsīr method as a functional and 
effective means of addressing the intellectual and societal crises faced in the modern era. 
In this regard, the Tafsīr of Surah Muhammad is not merely a classical exegetical endeavor, 



148  •  Emine Aksay 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

but also a Qur’ānic orientation that offers guidance to contemporary Muslims. Moreover, 
this study aims to make an original contribution to the field by demonstrating how a 
theoretically grounded method of thematic exegesis can be practically applied to the 
interpretation of a specific surah. 

Keywords 
Tafsīr, Thematic Exegesis, Surah Muhammad, Surah Qitāl, Ṣalāḥ ʿAbd al-Fattāḥ al-Khālidī, 
Khālidī, Jihād 
 

Type Conference Proceeding Abstract 
Received 2025-07-30 
Accepted 2025-08-03 
Published 2025-08-25 
Category Art & Humanities, Religion & Theology 
Research Area Religious Studies, Tafsīr - Qirāʾah 
Conference : 
Title The 5th Turkish Symposium of Social Sciences 
Web https://sempozyum.okuokut.org/tsbs 
Location & Date Ankara, Türkiye; August 25-31, 2025 
Sponsor Ankara Yıldırım Beyazıt University; Oku Okut Association 
Proceeding Session Session 13 - Wednesday, 27 August 2025 13.00-14.00 
Copyright © 2025 Emine Aksay. The author retains the copyright and provides 

the publisher with a proper license to publish. 
License CC BY-NC 4.0 
Publisher Oku Okut Press 
Citation Aksay, Emine. “Ṣalāḥ ʿAbd al-Fattāḥ al-Khālidī’s Thematic Tafsīr 

Approach: The Case of Sūrat Muḥammad (Sūrat al-Qitāl)”. The 5th 
Turkish Symposium of Social Sciences The Books of Abstracts. ed. 
Abdullah Demir. 145-148. Ankara: Oku Okut Press, 2025. 
https://doi.org/10.55709/okuokutyayinlari.82 



 

sempozyum.okuokut.org 
 

157  

Tefsir Metinleri Üzerinden Mukayeseli Tefsir Metodu: Bakara 
Suresi 22. Âyeti Örneği 

Murat Aktepe 
 orcid.org/0000-0001-7164-0214  murat.aktepe@asbu.edu.tr  ror.org/025y36b60 

Ankara Sosyal Bilimler Üniversitesi, İslami Araştırmalar Enstitüsü, Temel İslam Bilimleri 
Anabilim Dalı, Ankara, Türkiye 

Öz 
Kur’ân’ın dilsel, tarihsel ve semantik yönlerini inceleyerek, âyetlerin maksadını ve 
bağlamını ortaya koymayı amaçlayan tefsir ilmi, asırlar boyunca önemli yorum telakkileri 
ortaya koymuştur. Bu araştırmada, tefsir ilmi kapsamında mukayeseli tefsir yöntemi 
kullanılarak Bakara Suresi’nin 22. âyetinin farklı dönemlere ve ilmî geleneklere ait üç 
seçkin müfessir tarafından nasıl yorumlandığı ele alınmıştır. Çalışmanın temel konusu, 
klasik dönem tefsir literatüründe yer alan metinlerin karşılaştırılması yoluyla, aynı âyetin 
nasıl anlam farklılıklarıyla yorumlandığını ortaya koymaktır. Zemahşerî’nin el-Keşşâf, 
Beyzâvî’nin Envârü’t-Tenzîl ve İbn Âşûr’un et-Tahrîr ve’t-Tenvîr adlı eserleri örneklem 
olarak alınmış ve bu bağlamda analiz edilmiştir. Araştırmamız, tefsir metinlerindeki yapı, 
içerik, üslup ve semantik düzeyde mukayese edilmesinin önemi ortaya konmaktadır. 
Araştırmanın maksadı mukayeseli tefsir metodunun yalnızca farklı yorumları ortaya 
koymakla sınırlı kalmadığını, aynı zamanda her bir tefsirin kendi ilmî yönünü ve tarihsel 
bağlamını anlamaya imkân sunduğunu göstermektir. Bu çerçevede, âyette geçen “تجَْعلَوُا فلََا” 
fiilinin nahiv yapısı, taalluk ettiği cümle ve “ندا” kavramının anlam boyutları, üç müfessirin 
yaklaşımı sadedinde müşriklerin inanç sistemi ve tevhid ilkesi bağlamında derinlemesine 
analiz edilmiştir. Araştırma yöntemi olarak, nitel araştırma yaklaşımı benimsenmiş; 
metinler arası mukayese, kavramsal analiz, gramer çözümlemesi, yorumlar arası benzerlik 
ve farklılıkların tespiti gibi teknikler kullanılmıştır. Zemahşerî ve Beyzâvî tefsirlerinde 
dikkat çeken nokta, yüksek oranda ibare birliği ve yorum paralelliğidir. Bu durum, 
Beyzâvî’nin Zemahşerî’den etkilendiğini ve tefsirini ona dayalı olarak genişlettiğini ortaya 
koymaktadır. Her iki müfessir de “ندا” kavramını yalnızca “benzer” değil, aynı zamanda 
“muhalif ve düşman” anlamı üzerinden yorumlamış, âyetin dilsel yapısını detaylıca 
çözümlemişlerdir. Yakın dönem tefsir örneklerinden olan İbn Âşûr’un tefsiri ise özgün 
üslubu, geniş tarihî ve sosyolojik arka planı ile diğer iki müfessirden ayrılmaktadır. Onun 
yaklaşımı, sadece dilsel çözümleme değil, aynı zamanda âyetin Arap toplumundaki tarihsel 
bağlamını ve anlam düzeyini da dikkate alarak sistematik bir analiz sunar. Ayrıca, âyetteki 
yasağın mantıksal gerekçesine dair vurgular ortaya konmaktadır. Sonuç olarak, 
mukayeseli tefsir yöntemi, klasik tefsirlerin sadece içerik yönünden değil, aynı zamanda 
yöntem, yaklaşım ve yorum derinliği açısından da nasıl farklılaştığını ortaya koymakta 



150  •  Murat Aktepe 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

etkili bir yöntem olarak değerlendirilmiştir. Bu metodun, modern tefsir çalışmalarında 
daha sistematik biçimde uygulanması önerilmektedir. 

Anahtar Kelimeler 
Tefsir, Kur’ân, Mukayeseli Tefsir, Bakara Suresi, Semantik Tahlil 
 

Türü Bildiri Özeti 
Geliş Tarihi 26.07.2025 
Kabul Tarihi 04.08.2025 
Yayım Tarihi 25.08.2025 
Kategori Sanat ve Beşeri Bilimler, Dinî Araştırmalar - İlahiyat 
Araştırma Alanı Tefsir - Kıraat 
Sempozyum : 
Adı 5. Türkiye Sosyal Bilimler Sempozyumu 
Web https://sempozyum.okuokut.org/tsbs 
Yer ve Tarih Ankara, Türkiye; 25-31 Ağustos 2025 
Sponsor Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi; Oku Okut Derneği 
Oturum Bilgisi 13. Oturum - 27 Ağustos 2025 Çarşamba 13.00-14.00 
Telif Hakkı © 2025 Murat Aktepe. Yazar telif hakkını elinde tutarak yayımcıya 

uygun lisans ile yayım izni vermiştir. 
Lisans CC BY-NC 4.0 
Yayımcı Oku Okut Yayınları 
Kaynak Gösterimi Aktepe, Murat. “Tefsir Metinleri Üzerinden Mukayeseli Tefsir 

Metodu: Bakara Suresi 22. Âyeti Örneği”. 5. Türkiye Sosyal Bilimler 
Sempozyumu Bildiri Özetleri Kitabı. ed. Abdullah Demir. 149-152. 
Ankara: Oku Okut Yayınları, 2025. 
https://doi.org/10.55709/okuokutyayinlari.82 

  



Tefsir Metinleri Üzerinden Mukayeseli Tefsir Metodu: Bakara Suresi 22. Âyeti Örneği  •  151 
 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

Comparative Tafsīr Method through Tafsīr Texts: The Case of 
Verse 22 of Sūrat al-Baqarah 

Murat Aktepe 
 orcid.org/0000-0001-7164-0214  murat.aktepe@asbu.edu.tr  ror.org/025y36b60 

Social Sciences University of Ankara, Institute of Islamic Studies, Department of Basic Islamic 
Sciences, Ankara, Türkiye 

Abstract 
The tafsīr, which aims to reveal the objectives and contextual meanings of Qur’ānic verses 
by examining their linguistic, historical, and semantic dimensions, has produced a wide 
range of interpretive traditions throughout Islamic intellectual history. This study 
analyzes how verse 22 of Sūrat al-Baqara (لِّلاَ تجَْعلَوُا فلََا تعَلَْمُونا وَْأنَتمُا أنَداَداً ِ َ) has been interpreted 
by three prominent exegetes representing different periods and scholarly traditions, 
through the lens of the comparative tafsīr method. The central focus is to demonstrate 
how a single verse may be interpreted divergently by comparing classical tafsīr texts. The 
selected exegetical works for analysis include al-Kashshāf by al-Zamakhsharī, Anwār al-
Tanzīl by al-Bayḍāwī, and al-Taḥrīr wa’l-Tanwīr by Ibn ʿĀshūr. This study highlights the 
significance of comparing tafsīr texts in terms of structure, content, rhetorical style, and 
semantic depth. The main aim is to show that the comparative tafsīr method not only 
reveals interpretive plurality but also provides insights into each exegete’s methodological 
framework and historical context. Within this scope, particular attention is given to the 
grammatical structure of the verb “تجَْعلَوُا فلََا” the syntactic connections it holds, and the 
semantic range of the term “nidd”, especially in the context of pre-Islamic polytheistic 
beliefs and the Qur’ānic concept of tawḥīd. The research adopts a qualitative approach, 
using techniques such as intertextual comparison, conceptual and grammatical analysis, 
and evaluation of interpretive similarities and differences. The findings indicate that the 
tafsīrs of al-Zamakhsharī and al-Bayḍāwī share a high degree of textual and interpretive 
similarity. This suggests that al-Bayḍāwī was strongly influenced by al-Zamakhsharī and 
expanded his interpretations with slight modifications and additions. Both exegetes 
interpret “ندا” not only as “equal” but also as “opponent” or “rival,” and focus on detailed 
linguistic and rhetorical explanations. In contrast, Ibn ʿĀshūr’s interpretation stands out 
for its distinctive language, broader historical consciousness, and sociological depth. His 
approach combines classical grammatical exegesis with contextual reasoning and 
highlights the logical basis of the verse’s prohibition. In conclusion, the comparative tafsīr 
method has proven to be a productive analytical tool for uncovering not only the semantic 
richness of the Qur’ānic text but also the diverse exegetical methodologies within the 
classical tafsīr tradition. Its systematic use is recommended in modern Qur’ānic studies. 

Keywords 
Tafsīr, Qur’ān, Comparative Tafsīr, Sūrat al-Baqara, Semantic Analysis 
 

Type Conference Proceeding Abstract 



152  •  Murat Aktepe 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

Received 2025-07-26 
Accepted 2025-08-04 
Published 2025-08-25 
Category Art & Humanities, Religion & Theology 
Research Area Religious Studies, Tafsīr - Qirāʾah 
Conference : 
Title The 5th Turkish Symposium of Social Sciences 
Web https://sempozyum.okuokut.org/tsbs 
Location & Date Ankara, Türkiye; August 25-31, 2025 
Sponsor Ankara Yıldırım Beyazıt University; Oku Okut Association 
Proceeding Session Session 13 - Wednesday, 27 August 2025 13.00-14.00 
Copyright © 2025 Murat Aktepe. The author retains the copyright and provides 

the publisher with a proper license to publish. 
License CC BY-NC 4.0 
Publisher Oku Okut Press 
Citation Aktepe, Murat. “Comparative Tafsīr Method through Tafsīr Texts: 

The Case of Verse 22 of Sūrat al-Baqarah”. The 5th Turkish 
Symposium of Social Sciences The Books of Abstracts. ed. Abdullah 
Demir. 149-152. Ankara: Oku Okut Press, 2025. 
https://doi.org/10.55709/okuokutyayinlari.82 



 

sempozyum.okuokut.org 
 

161  

Kur’an Yorumunda Anlamın Gelenek Ekseninde İnşası ve 
Dönüşümü: Bakara Suresi 260. Âyetin Hermenötik Analizi 

Rukiye Hacıbektaşoğlu 
 orcid.org/0000-0002-2978-1504  rukiyehbo@gmail.com  ror.org/02kswqa67 

Marmara Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Temel İslam Bilimleri Anabilim Dalı, 
İstanbul, Türkiye 

Öz 
Kur’an yorumunda anlam, felsefi hermenötiğin de katkısıyla metinde sabit ve hazır bir 
içerik yerine yorumcunun içinde bulunduğu tarihsel koşullar, dayandığı deliller ve tesis 
ettiği otoriteyle birlikte inşa edilen dinamik bir süreç olarak yeniden tanımlanmıştır. 
Kur’an âyetlerinde anlamın oluşumu çoğunlukla dil, tarih veya gelenekten birine 
dayanmaktadır. Bu bağlamda âyetlerin yorumunun-anlamının bu unsurlardan her birine 
verilen önceliğe-öneme göre belirlendiği veya değişiklik gösterdiği görülür. 
Bu çalışma Bakara suresi 2/260. âyeti örnekliğinde tarihsel süreçte değişen yorum 
biçimlerini izleyerek anlamın nasıl oluştuğunu, yorumların hangi delillere dayandığını ve 
yorumda otoritenin nasıl tesis edildiğini analiz etmeyi amaçlamaktadır. Anlamın hem 
mikro düzeyde “فصَُرْهنُا َّ” fiilinin kelime yorumu üzerinden hem de makro düzeyde hakikat-
mecaz, zahir- batın veya metinlerarası bağlam çerçevesinde nasıl kurulduğu 
örneklenmektedir.  
Metodolojik olarak, çalışma nitel araştırma kapsamında karşılaştırmalı metin analizi 
yöntemiyle yürütülmüştür. Klasik dönemi temsilen Mukâtil, Taberî, Râzî, Zemahşerî, 
Kuşeyrî, Sa’lebî gibi müfessirlerle, modern dönemden İbn Âşûr, Tantâvî, Reşîd Rızâ, 
Muhammed Esed, Derveze ve Gabriel Said Reynolds’ın yorumları dilsel çözümlemeler, 
rivayetlere yaklaşım ve görüşlerini delillendirme biçimlerine dair kavramsal analizler 
ışığında incelenmiştir. Çalışma, anlamın yorumcunun tarihsel konumu, bağlı bulunduğu 
mezhep-gelenek ve kullandığı delil sistemiyle şekillenen tarihsel bir inşa süreci olduğunu 
göstermektedir. Bu bağlamda literatüre özgün katkısı, anlamı belirleyen kelime 
tercihlerinin, hakikat ve mecaz yönündeki tercihlerin zıt yorumları nasıl doğurduğunu, bu 
tercihlerin hangi dönemsel gerekçelerle öne çıktığını ve anlamın nasıl değişken bir yapı 
kazandığını hermenötik bağlamda ortaya koymasıdır. 
Taberî ve Ferrâ gibi müfessirler kelimeyi kesmek şeklinde anlayarak kıraat vecihlerine, 
sahabe rivayetlerine dayanan bir meşruiyet zemini kurarken; aynı kelimeyi Zemâhşerî ve 
Beyzâvî alıştırmak olarak yorumlamış, bu tercihlerini dilbilimsel yapı, bağlam-siyak analizi 
ve aklî çıkarım yoluyla gerekçelendirmişlerdir. Hakikat-mecaz ekseninde Râzî ve Tantâvî, 
Hz. İbrahim’in fiilini kevnî bir mucize olarak görüp âyeti hakiki anlamda yorumlamıştır. 
Ebu Müslim ve Reşîd Rızâ, bu sahneyi temsili bir anlatım olarak okuyarak anlamın 
pedagojik ve sembolik boyutunu ön plana çıkarmışlardır. Bu iki yaklaşımdan farklı bir 
zeminde ise sembolik yorumlar yer almakta; burada kuşlar nefsin arzularına, parçalama 
eylemi ise manevî arınma sürecine karşılık gelmektedir. Metinlerarasılık açısından 
Derveze ve Reynolds gibi araştırmacılar âyeti Tevrat’taki anlatıyla ilişkilendirerek 
Kur’an’daki kıssanın dönemin semavî kültürle ilişkisine dair çıkarımlar yapmışlardır. 



154  •  Rukiye Hacıbektaşoğlu 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

Sonuç olarak, Kur’an yorumunda anlamın tek bir düzeyle sınırlı kalmayıp kapsayıcı bir 
yapıya sahip olduğunu ve anlamın dinamik bir inşa süreci olduğunu açıkça göstermektedir. 
Bu da Kur’an hermenötiğinde sabitlik ile dönüşüm arasındaki gerilimin temel bir izdüşümü 
olarak okunabilir. 

Anahtar Kelimeler 
Tefsir, Kur’an Yorumu, Anlamın İnşası, Hermenötik, Bakara 2/260 

Etik Beyan 
Bu çalışma, Prof. Dr. Muhammet Abay danışmanlığında Marmara Üniversitesinde 
sürdürdüğümüz “Kur’an Yorumu ve Nesnellik: İsmet Ayetlerinin Dil ve Gelenek Ekseninde 
Hermenötik Analizi” başlıklı doktora tezi esas alınarak hazırlanmıştır. 
 

Türü Bildiri Özeti 
Geliş Tarihi 31.07.2025 
Kabul Tarihi 06.08.2025 
Yayım Tarihi 25.08.2025 
Kategori Sanat ve Beşeri Bilimler, Dinî Araştırmalar - İlahiyat 
Araştırma Alanı Tefsir - Kıraat 
Sempozyum : 
Adı 5. Türkiye Sosyal Bilimler Sempozyumu 
Web https://sempozyum.okuokut.org/tsbs 
Yer ve Tarih Ankara, Türkiye; 25-31 Ağustos 2025 
Sponsor Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi; Oku Okut Derneği 
Oturum Bilgisi 13. Oturum - 27 Ağustos 2025 Çarşamba 13.00-14.00 
Telif Hakkı © 2025 Rukiye Hacıbektaşoğlu. Yazar telif hakkını elinde tutarak 

yayımcıya uygun lisans ile yayım izni vermiştir. 
Lisans CC BY-NC 4.0 
Yayımcı Oku Okut Yayınları 
Kaynak Gösterimi Hacıbektaşoğlu, Rukiye. “Kur’an Yorumunda Anlamın Gelenek 

Ekseninde İnşası ve Dönüşümü: Bakara Suresi 260. Âyetin 
Hermenötik Analizi”. 5. Türkiye Sosyal Bilimler Sempozyumu Bildiri 
Özetleri Kitabı. ed. Abdullah Demir. 153-156. Ankara: Oku Okut 
Yayınları, 2025. https://doi.org/10.55709/okuokutyayinlari.82 

  



Kur’an Yorumunda Anlamın Gelenek Ekseninde İnşası ve Dönüşümü  •  155 
 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

The Construction and Transformation of Meaning in the Axis of 
Tradition in Qur’ānic Interpretation: A Hermeneutical Analysis of 

Surah al-Baqara Verse 260 
Rukiye Hacıbektaşoğlu 

 orcid.org/0000-0002-2978-1504  rukiyehbo@gmail.com  ror.org/02kswqa67 
Marmara University, Social Sciences Faculty, Department of Basis Islamic Sciences, 

İstanbul, Türkiye 

Abstract 
With the contribution of philosophical hermeneutics, meaning in Qur’ānic interpretation 
has been redefined not as a fixed content embedded in the text, but as a dynamic process 
constructed through the interpreter’s historical context, the evidence they rely on, and 
the authority they establish. In Qur’ānic verses, the formation of meaning is generally 
based on one of three foundational elements: language, history, or tradition. In this 
context, it is observed that the interpretation—or meaning—of verses is determined or 
varies depending on which of these elements is given priority or emphasis. 
This study aims to analyze how meaning is formed by tracing the changing interpretive 
approaches to Surah al-Baqara, verse 2:260 throughout history. It investigates the kinds of 
evidence used in interpretation and how authority is established within interpretive 
processes. Meaning is examined both on a micro level—through the interpretation of the 
verb فَصُرْهنُا َّ—and on a macro level, in terms of how it is constructed within broader 
frameworks such as literal- meaning, exoteric-esoteric interpretation, and intertextual 
contexts. 
Methodologically, this study is conducted as a qualitative research using the comparative 
textual analysis method. Classical exegetes such as Muqâtil, al-Ṭabarî, al-Râzî, al-
Zamakhsharî, al-Qushayrî, and al-Thaʿlabî, as well as modern interpreters such as Ibn 
ʿÂshūr, Tantâwî, Rashîd Riḍâ, Muḥammad Asad, al-Darwaza, and Gabriel Said Reynolds, are 
examined through conceptual analyses focusing on their linguistic interpretations, their 
use of transmitted reports, and their methods of justifying their views. The study shows 
that meaning is a historically constructed process shaped by the interpreter’s historical 
position, their affiliation with specific sects or traditions, and the evidentiary system they 
employ. The original contribution of this study lies in demonstrating how choices at the 
lexical level, and preferences between literal and metaphorical interpretation, have 
produced opposing interpretations; and how these preferences became prominent 
depending on their historical contexts, ultimately giving meaning a variable structure 
within a hermeneutical framework. 
For instance, exegetes like al-Ṭabarî and al-Farrâ interpreted the verb as “to cut,” 
establishing their interpretive legitimacy on variant readings (qirâʾât) and narrations from 
the Companions. In contrast, exegetes like al-Zamakhsharî and al-Bayḍâwî interpreted the 
same verb as “to accustom,” justifying their preference through linguistic structure, 
context (siyâq), and rational inference. In terms of literal– metaphorical interpretation, al-
Râzî and Tantâwî viewed the act of Abraham as a cosmic miracle and interpreted the verse 



156  •  Rukiye Hacıbektaşoğlu 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

literally, while Abū Muslim and Rashîd Riḍâ read the scene as symbolic, emphasizing its 
pedagogical and metaphorical dimensions. On a different level, symbolic interpretations 
appear, where the birds represent the desires of the soul and the act of dismembering 
symbolizes spiritual purification. From an intertextual perspective, interpreters such as 
al-Darwaza and Reynolds relate the verse to narratives in the Torah, drawing conclusions 
about the Qur’ānic story’s relationship to the broader religious culture of its time. 
In conclusion, the study clearly shows that meaning in Qur’ānic interpretation is not 
confined to a single level but possesses a comprehensive structure, and that meaning is 
the result of a dynamic constructive process. This can be read as a key reflection of the 
tension between stability and transformation within Qur’ānic hermeneutics. 

Keywords 
Tafsīr, Exegesis, Qur’ānic Interpretation, Construction of Meaning, Hermeneutics, al-
Baqara 2/260 

Ethical Statement 
This study is based on the doctoral dissertation titled "Qur’anic Interpretation and 
Objectivity: A Hermeneutic Analysis of the Verses Related to Infallibility (ʿIṣma) of the 
Prophets", which we are conducting at Marmara University under the supervision of Prof. 
Dr. Muhammet Abay. 
 

Type Conference Proceeding Abstract 
Received 2025-07-31 
Accepted 2025-08-06 
Published 2025-08-25 
Category Art & Humanities, Religion & Theology 
Research Area Religious Studies, Tafsīr - Qirāʾah 
Conference : 
Title The 5th Turkish Symposium of Social Sciences 
Web https://sempozyum.okuokut.org/tsbs 
Location & Date Ankara, Türkiye; August 25-31, 2025 
Sponsor Ankara Yıldırım Beyazıt University; Oku Okut Association 
Proceeding Session Session 13 - Wednesday, 27 August 2025 13.00-14.00 
Copyright © 2025 Rukiye Hacıbektaşoğlu. The author retains the copyright and 

provides the publisher with a proper license to publish. 
License CC BY-NC 4.0 
Publisher Oku Okut Press 
Citation Hacıbektaşoğlu, Rukiye. “The Construction and Transformation of 

Meaning in the Axis of Tradition in Qur’ānic Interpretation: A 
Hermeneutical Analysis of Surah al-Baqara Verse 260”. The 5th 
Turkish Symposium of Social Sciences The Books of Abstracts. ed. 
Abdullah Demir. 153-156. Ankara: Oku Okut Press, 2025. 
https://doi.org/10.55709/okuokutyayinlari.82 



 

sempozyum.okuokut.org 
 

165  

Hasan Sezâyî-i Gülşenî Dîvânı’nda Hz. Muhammed’in Vasıfları 

İbrahim Kaya 
 orcid.org/0000-0003-3692-8575  ibrahimkaya2073@gmail.com  ror.org/00jga9g46 

Milli Eğitim Bakanlığı, Çankırı, Türkiye 

Öz 
Kur’ân-ı Kerim’in ifadesiyle âlemlere rahmet olarak gönderilen ve Allah’ın yüce bir ahlâk 
üzere yarattığını beyan ettiği Hz. Muhammed yaratılmışların içinde en yüce makâma 
sahiptir. Onun bu özelliği tasavvufta yaratılan ilk varlık olarak ele alınması görüşünü 
beraberinde getirmiştir. Mutasavvıf şairler Hz. Muhammed’i; nûr-i Muhammmedi oluşu, 
ahlakı, peygamberlik yönü gibi vasıflarıyla şiirlerinde işlemişlerdir. Şiirlerini incelediğimiz 
18. yüzyıl mutasavvıf şairi Hasan Sezâyî-i Gülşenî de Dîvân’ında Hz. Peygamberi birçok 
yönüyle ele almıştır. Çalışmamızda mutasavvıf şair Hasan Sezâyî-i Gülşenî’nin şiirlerindeki 
Hz. Peygamber tasavvuru incelenmiştir. Hz. Peygamber’in dînî ilimlerin yanında tasavvuf 
ve edebiyatta ele alınışı Hasan Sezâyî örneğinden hareketle ortaya konulmaya çalışılmıştır. 
Hz. Peygamber’in bir mutasasavvıf gözünden edebî olarak dile getirilmesi, toplumda 
birçok kesime hitap eden tasavvufun etkisinin de bir göstergesidir. Aynı zamanda zengin 
bir birikime sahip dilimizin gelişimini ve değerlerini yansıtmaktadır. Bu çalışmada Hasan 
Sezâyî’nin Dîvân’ında yer alan Hz. Peygamber konulu şiirler belge tarama yöntemiyle 
belirlenmiş ve bu şiirlerde yer alan peygamber vasıfları analiz edilerek başlıklandırılmıştır. 
Şiirlerdeki ilgili kısımlar günümüz Türkçesine çevrilmiş ve beraberinde verilmiştir. 
Şiirlerin Hz. Peygamberi ele alışı tasavvufî ve edebi yönden değerlendirilerek şerhi 
yapılmıştır. Varlık mertebelerine göre Hz. Muhammed’in ruhâniyeti ve kişiliğinin 
tasavvufî yönden işlendiği görülmüştür. Mutasavvıfların varlık hiyerarşisinde Hz. 
Peygamber’in konumu ile Hasan Sezâyî’nin değerlendirmelerinin örtüştüğü görülmüştür. 
İbn Arabî’nin ayna sembolizminden yararlanan Hasan Sezâyî’nin, Hz. Peygamber’i Hakk’ı 
gösteren kâmil bir ayna olarak değerlendirdiği söylemek mümkündür. Hasan Sezâyî’nin 
şiirinde Hz. Peygamberin âlemlere rahmet olarak gönderilmesi ve üstün bir ahlâka sahip 
olması vasıflarının ön plana çıkarıldığı tespit edilmiştir. Ayrıca mü’minlere şefaat edeceği 
ile ilgili hadis rivâyetlerine dayalı olarak Hasan Sezâyî’nin şiirlerinde Hz. Muhammed’in 
şefaatçi vasfı da yer almıştır. Bunların yanında şiirlerde hikmet kaynağı, insanların en 
sevgilisi, cömert ve bağışlayıcı olmasıyla birlikte önderlik gibi vasıfların da işlendiği 
görülmüştür. 

Anahtar Kelimeler 
Türk İslam Edebiyatı, Tasavvuf, Hasan Sezâyî-i Gülşenî, Hz. Muhammed, Peygamber 
Vasıfları 
 

Türü Bildiri Özeti 
Geliş Tarihi 21.07.2025 
Kabul Tarihi 04.08.2025 
Yayım Tarihi 25.08.2025 
Kategori Sanat ve Beşeri Bilimler, Dil ve Dilbilim 



158  •  İbrahim Kaya 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

Araştırma Alanı Türk İslam Edebiyatı 
Sempozyum : 
Adı 5. Türkiye Sosyal Bilimler Sempozyumu 
Web https://sempozyum.okuokut.org/tsbs 
Yer ve Tarih Ankara, Türkiye; 25-31 Ağustos 2025 
Sponsor Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi; Oku Okut Derneği 
Oturum Bilgisi 14. Oturum - 27 Ağustos 2025 Çarşamba 15.00-16.00 
Telif Hakkı © 2025 İbrahim Kaya. Yazar telif hakkını elinde tutarak yayımcıya 

uygun lisans ile yayım izni vermiştir. 
Lisans CC BY-NC 4.0 
Yayımcı Oku Okut Yayınları 
Kaynak Gösterimi Kaya, İbrahim. “Hasan Sezâyî-i Gülşenî Dîvânı’nda Hz. 

Muhammed’in Vasıfları”. 5. Türkiye Sosyal Bilimler Sempozyumu Bildiri 
Özetleri Kitabı. ed. Abdullah Demir. 157-160. Ankara: Oku Okut 
Yayınları, 2025. https://doi.org/10.55709/okuokutyayinlari.82 

  



Hasan Sezâyî-i Gülşenî Dîvânı’nda Hz. Muhammed’in Vasıfları  •  159 
 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

Qualifications of the Prophet Muḥammad in The Dīwān of Ḥasan b. 
ʿAlī Gulshanī 

İbrahim Kaya 
 orcid.org/0000-0003-3692-8575  ibrahimkaya2073@gmail.com  ror.org/00jga9g46 

Ministry of National Education, Çankırı, Türkiye 

Abstract 
As the Qur’ān expresses, the Prophet Muḥammad, who was sent as a mercy to the worlds 
and whom Allah declared to have created with a lofty morality, occupies the most exalted 
rank among created beings. This characteristic of him has brought about the view in 
Sufism that he is the first created being. Sufi poets have treated Prophet Muḥammad with 
his qualities such as his being the light of Muḥammad, his morality, and his prophetic 
aspect in their poems. The 18th-century Sufi poet Ḥasan b. ʿAlī Gulshanī, whose poems we 
have examined, has also addressed the Prophet from many aspects in his Divan. In our 
study, the image of the Prophet in the poems of the Sufi poet Ḥasan b. ʿAlī Gulshanī has 
been examined. An attempt has been made to reveal the treatment of the Prophet in 
Sufism and literature as well as in religious sciences, using the example of Ḥasan Sezāʾī. 
The literary expression of the Prophet through a Sufi lens is an indicator of the influence 
of Sufism, which has resonated with many segments of society. It also reflects the 
development and values of our richly endowed language. In this study, poems on the 
Prophet Muḥammad in Ḥasan Sezāʾī’s Dīwān were identified through document scanning, 
and the prophetic attributes contained within these poems were analyzed and titled. 
Relevant sections of the poems were translated into contemporary Turkish and presented 
alongside them. The poems’ treatment of the Prophet Muḥammad was evaluated and 
commented upon from both Sufi and literary perspectives. It was observed that the 
Prophet Muḥammad’s spirituality and personality were explored from a Sufi perspective, 
based on the levels of existence. Ḥasan Sezāʾī’s assessments of the Prophet’s position in the 
Sufi hierarchy of existence coincided with Ḥasan Sezāʾī’s. It is possible to argue that Ḥasan 
Sezāʾī, utilizing Ibn al-ʿArabī’s mirror symbolism, viewed the Prophet as a perfect mirror 
reflecting God. It has been observed that Ḥasan Sezāʾī’s poetry emphasizes the Prophet 
Muḥammad’s qualities of being sent as a mercy to the worlds and possessing superior 
morals. Furthermore, based on hadith narrations about his intercession for believers, 
Ḥasan Sezāʾī’s poems also feature the Prophet Muḥammad’s qualities of intercession. In 
addition, the poems also explore qualities such as being a source of wisdom, the most 
beloved of people, generous and forgiving, and leadership. 

Keywords 
Turkish Islamic Literature, Sufism, Ḥasan b. ʿAlī Gulshanī, Prophet Muḥammad, Qualities 
of the Prophet 
 

Type Conference Proceeding Abstract 
Received 2025-07-21 



160  •  İbrahim Kaya 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

Accepted 2025-08-04 
Published 2025-08-25 
Category Art & Humanities, Language & Linguistics 
Research Area Turkish Islamic Literature 
Conference : 
Title The 5th Turkish Symposium of Social Sciences 
Web https://sempozyum.okuokut.org/tsbs 
Location & Date Ankara, Türkiye; August 25-31, 2025 
Sponsor Ankara Yıldırım Beyazıt University; Oku Okut Association 
Proceeding Session Session 14 - Wednesday, 27 August 2025 15.00-16.00 
Copyright © 2025 İbrahim Kaya. The author retains the copyright and provides 

the publisher with a proper license to publish. 
License CC BY-NC 4.0 
Publisher Oku Okut Press 
Citation Kaya, İbrahim. “Qualifications of the Prophet Muḥammad in The 

Dīwān of Ḥasan b. ʿAlī Gulshanī”. The 5th Turkish Symposium of Social 
Sciences The Books of Abstracts. ed. Abdullah Demir. 157-160. Ankara: 
Oku Okut Press, 2025. 
https://doi.org/10.55709/okuokutyayinlari.82 



 

sempozyum.okuokut.org 
 

169  

Yûnus Emre Divanı’nda Tefsirî Unsurlar: Haşir-Mahşer Örneği 

Halil İbrahim Dalar 
 orcid.org/0009-0007-0588-2187  halilibrahimd93@gmail.com  ror.org/00dzfx204 

Bilecik Şeyh Edebali Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Temel İslam Bilimleri Anabilim Dalı, 
Bilecik, Türkiye 

Lokman Bedir 
 orcid.org/0000-0002-7735-5171  lokman.bedir@bilecik.edu.tr  ror.org/00dzfx204 

Bilecik Şeyh Edebali Üniversitesi, İlahiyat Fakültesi, Kur’an-ı Kerim Okuma ve Kıraat İlmi 
Anabilim Dalı, Bilecik, Türkiye 

Öz 
Bu araştırmada genel anlamda Yûnus Emre Divanı’nın Kur’an âyetleri ve tefsiriyle 
bağlantısı araştırılmaktadır. Özel anlamda ise Yûnus Emre Divanı’nda yer alan haşir ve 
mahşer konuları ile ilgili beyitlerin âyetler ve tefsirlerle irtibatı ve divan ile tefsirlerin 
karşılaştırılıp ortaya konması konu edinilmektedir. Bu bağlamda divanda yer alan haşir- 
mahşer konusuyla alakalı yedi beyit ele alınmıştır. Konu bu yedi örneklem üzerinden izah 
edilmiştir. 
Kültür coğrafyamızda önemli ölçüde yer eden Yûnus Emre Divanı’nın kaynak olarak 
nelerden beslendiğinin tespit edilmesi, divanı doğru anlamada oldukça önem arz 
etmektedir. Ayrıca bu bağın tespiti Yûnus Emre’nin şahsiyeti ve manevi olarak takip ettiği 
yolun ve yöntemin belirlenmesi açısından da önemlidir. Yine ahiret inancıyla ilgili önemli 
bir yer tutan haşir ve mahşer konularının tespiti ve Kur’an ve tefsirleriyle bağlantısının 
ortaya konması, Yûnus Emre’nin bu konuda çağdaş olan ve olmayan müfessirlerle 
arasındaki benzerlik ve farklılıkları belirlenmesi açısından önemlidir. 
Müslüman mutasavvıflardan olan Yûnus Emre’nin divanındaki beyitler incelenerek açık 
ve ima yoluyla belirtilen Kur’an âyetlerinin detaylı bir şekilde belirlenmesi, bu âyetlerin 
tefsirleriyle divan arasındaki bağın ortaya çıkarılması amaçlanmıştır. Böylece Yûnus 
Emre’nin İslam anlayışının özelliklerinin belirlenmesi hedeflenmiştir. Bu konuda ahiret 
inancıyla ilgili önemli bir yer tutan haşir ve mahşer konularının ele alınarak Yûnus 
Emre’nin bu konulardaki anlayışının ortaya konması amaçlanmıştır. 
Yûnus Emre Divanı’nın günümüze ulaşan en eski el yazmalarından olan Fatih Yazması baz 
alınarak, Kur’an-ı Kerim, Meâli ve Tefsirleri literatür tarama yöntemi kullanılarak 
bağlantılarının tespit edilmesi, aynı zamanda divan ile tefsirler arasında karşılaştırma 
yapılmıştır. 
Yûnus Emre’nin divanında yer verdiği ahiret konusunun haşir ve mahşer bölümleri 
incelendiğinde on dört âyete doğrudan atıf olduğu belirlenmiştir. Bu beyitler; İsrafil’in (as) 
Sûr’a üflemesi, kıyamet ve sonrası insanların kabirlerinden kalkışı, şefaat, amel defterinin 
verilişini konu edinir. Buradan yola çıkarak Yûnus Emre’nin zihin dünyasında Kur’ân’ın ne 
derece önemli bir yer tuttuğu sonucuna varılmıştır. Özel amaç olarak ele aldığımız “Haşir-
Mahşer” konusu ise yer verdiğimiz yedi beytin Kur’an anlatımlarıyla birçok yönüyle 



162  •  Halil İbrahim Dalar - Lokman Bedir 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

uyuştuğu görülmüş olup, tefsirlerde de beyitleri destekler manada açıklamalara yer 
verildiği belirlenmiştir. 

Anahtar Kelimeler 
Tefsir, Yûnus Emre, Divan, Mutasavvıf Şair, Haşir-Mahşer 

Etik Beyan 
Bu çalışma, Bilecik Şeyh Edebali Üniversitesinde Dr. Öğr. Üyesi Lokman Bedir 
danışmanlığında sürdürdüğümüz “Kur’an Tefsiri Bağlamında Yûnus Emre Divanı” adlı 
yüksek lisans tezinden üretilmiştir. 
 

Türü Bildiri Özeti 
Geliş Tarihi 03.07.2025 
Kabul Tarihi 07.08.2025 
Yayım Tarihi 25.08.2025 
Kategori Sanat ve Beşeri Bilimler, Dinî Araştırmalar - İlahiyat 
Araştırma Alanı Tefsir - Kıraat 
Sempozyum : 
Adı 5. Türkiye Sosyal Bilimler Sempozyumu 
Web https://sempozyum.okuokut.org/tsbs 
Yer ve Tarih Ankara, Türkiye; 25-31 Ağustos 2025 
Sponsor Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi; Oku Okut Derneği 
Oturum Bilgisi 14. Oturum - 27 Ağustos 2025 Çarşamba 15.00-16.00 
Telif Hakkı © 2025 Halil İbrahim Dalar - Lokman Bedir. Yazarlar telif hakkını 

elinde tutarak yayımcıya uygun lisans ile yayım izni vermiştir. 
Lisans CC BY-NC 4.0 
Yayımcı Oku Okut Yayınları 
Kaynak Gösterimi Dalar, Halil İbrahim - Bedir, Lokman. “Yûnus Emre Divanı’nda 

Tefsirî Unsurlar: Haşir-Mahşer Örneği”. 5. Türkiye Sosyal Bilimler 
Sempozyumu Bildiri Özetleri Kitabı. ed. Abdullah Demir. 161-164. 
Ankara: Oku Okut Yayınları, 2025. 
https://doi.org/10.55709/okuokutyayinlari.82 

  



Yûnus Emre Divanı’nda Tefsirî Unsurlar: Haşir-Mahşer Örneği  •  163 
 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

Elements of Commentary in Yûnus Emre’s Divan: The Example of 
the Last Judgement 

Halil İbrahim Dalar 
 orcid.org/0009-0007-0588-2187  halilibrahimd93@gmail.com  ror.org/00dzfx204 

Bilecik Şeyh Edebali University, Institute of Social Sciences, Department of Basic Islamic Sciences, 
Bilecik, Türkiye 

Lokman Bedir 
 orcid.org/0000-0002-7735-5171  lokman.bedir@bilecik.edu.tr  ror.org/00dzfx204 

Bilecik Şeyh Edebali University, Faculty of Theology, Department of Quranic Reading and 
Recitation Science, Bilecik, Türkiye 

Abstract 
This research investigates the connection between Yûnus Emre’s Divan and Quranic verses 
and their interpretations in general. In particular, it examines the connection between the 
couplets in Yûnus Emre’s Divan on the subjects of the resurrection and the day of 
judgement and the verses and interpretations, and the comparison and presentation of the 
divan and interpretations. In this context, seven couplets related to the subject of the Day 
of Judgment in the Divan are examined. The subject is explained through these seven 
examples. 
Determining the sources from which Yûnus Emre’s Divan, which has a significant place in 
our cultural geography, is nourished is of great importance in understanding the divan 
correctly. In addition, determining this connection is also important in terms of 
determining Yunus Emre’s personality and the path and method he followed spiritually. 
Again, the determination of the issues of resurrection and the day of judgement, which 
have an important place in the belief in the afterlife, and the revealing of their connection 
with the Quran and its commentaries are important in terms of determining the 
similarities and differences between Yunus Emre and contemporary and non-
contemporary commentators on this subject.  
It is aimed to determine the Quranic verses stated explicitly and implicitly in detail by 
examining the couplets in Yûnus Emre’s divan, one of the Muslim Sufis, and to reveal the 
connection between the interpretations of these verses and the divan. Thus, it was aimed 
to determine the characteristics of Yûnus Emre’s understanding of Islam. In this regard, it 
is aimed to reveal Yûnus Emre’s understanding of the issues of resurrection and 
judgement, which have an important place in the belief in the afterlife. 
Based on the Fatih Manuscript, one of the oldest manuscripts of Yûnus Emre’s Divan that 
has survived to the present day, the connections between the Holy Quran, its 
interpretations and commentaries were determined using the literature review method, 
and a comparison was made between the divan and the commentaries..  
An examination of the afterlife sections of Yûnus Emre’s divan, which address the issue of 
the afterlife, reveals direct references to fourteen verses. These verses address Israfil’s 
(peace be upon him) blowing the Trumpet, the resurrection of people from their graves 
during and after the apocalypse, intercession, and the delivery of the record of deeds. 



164  •  Halil İbrahim Dalar - Lokman Bedir 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

Based on this, we conclude the significance of the Quran in Yûnus Emre’s mind. Regarding 
the topic of “Resurrection and the Last Judgement,” which we specifically address, the 
seven verses we have included are found to be consistent with Quranic narratives in many 
respects, and it has been determined that commentaries also provide explanations 
supporting the verses. 

Keywords 
Tafsīr, Yûnus Emre, Divan, Sufi Poet, Hashr–Mahshar 

Ethical Statement 
This study is derived from the master’s thesis titled “Yûnus Emre Divan in the Context of 
Quranic Interpretation”, which we are conducting at Bilecik Şeyh Edebali University under 
the supervision of Asst. Prof. Lokman Bedir. 
 

Type Conference Proceeding Abstract 
Received 2025-07-03 
Accepted 2025-08-07 
Published 2025-08-25 
Category Art & Humanities, Religion & Theology 
Research Area Religious Studies, Tafsīr - Qirāʾah 
Conference : 
Title The 5th Turkish Symposium of Social Sciences 
Web https://sempozyum.okuokut.org/tsbs 
Location & Date Ankara, Türkiye; August 25-31, 2025 
Sponsor Ankara Yıldırım Beyazıt University; Oku Okut Association 
Proceeding Session Session 14 - Wednesday, 27 August 2025 15.00-16.00 
Copyright © 2025 Halil İbrahim Dalar - Lokman Bedir. The authors retains the 

copyright and provides the publisher with a proper license to 
publish. 

License CC BY-NC 4.0 
Publisher Oku Okut Press 
Citation Dalar, Halil İbrahim - Bedir, Lokman. “Elements of Commentary in 

Yûnus Emre’s Divan: The Example of the Last Judgement”. The 5th 
Turkish Symposium of Social Sciences The Books of Abstracts. ed. 
Abdullah Demir. 161-164. Ankara: Oku Okut Press, 2025. 
https://doi.org/10.55709/okuokutyayinlari.82 



 

sempozyum.okuokut.org 
 

173  

Mona Baker’in Eşdeğerlik Kuramı Bağlamında Ala el-Asvani’nin 
Yakupyan Apartmanı Adlı Romandaki Deyimler ve Kalıp İfadelerin 

Çevirisi 

Selimhan Acar 
 orcid.org/0009-0001-8291-9568  selimhanacar06@gmail.com  ror.org/05ryemn72 

Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Temel İslam Bilimleri 
Anabilim Dalı, Ankara, Türkiye 

Öz 
Bu araştırma, Türkçeye Yakupyan Apartmanı adıyla çevrilmiş romandaki deyim ve kalıp 
ifadelerin eşdeğerlik itibariyle durumunu konu edinmiştir. Roman, Mısır roman 
geleneğinin meşhur temsilcilerinden Ala el-Asvani (d.1957) tarafından kaleme alınmıştır. 
Avi Pardo bu romanı kaynak dili olan Arapçadan değil aradil olarak İngilizce 
tercümesinden Türkçeye aktarmıştır.  Tercüme işinin çeviribilim adıyla müstakil bir bilim 
alanı olmasıyla birlikte bu kabil çevirilerin sıhhatini ifade için eşdeğerlik kavramı 
kullanılmaya başlanmış ve eşdeğerlik üzerine kuramlar geliştirilmiştir. Mısırlı Mona Baker 
bu açıdan referans verilen bir kuram sahibi olarak kabul görmüştür. Amaç, bu bildiriye 
konu romanın çevirisindeki deyim ve kalıp ifadelerin eşdeğerlik açısından durumunu 
Mona Baker’in eşdeğerlik kuramı açısından inceleyerek örnekler üzerinden çeviri 
stratejilerini tespit etmektir. Çeviribilim alanında özellikle kültürel unsurların ve 
deyimlerin doğru ve işlevsel aktarımı, kaynak metnin anlam dünyasının ve estetik 
değerlerinin korunması açısından önemli bir sorun alanı teşkil etmektedir. Bu bağlamda 
çalışma, Türkçeye yapılan çeviride kullanılan deyim ve kalıp ifadelerin çeviri stratejilerini 
analiz ederek, eşdeğerlik düzeyinde ne tür yöntemlerin tercih edildiğini ortaya 
koymaktadır. Araştırmanın kuramsal temelini Mona Baker’in tam, kısmi, açımlama ve 
çıkarma yöntemi şeklinde ifade ettiği eşdeğerlik önerileri oluşturmaktadır. Nitel araştırma 
yöntemine dayanan bu çalışmada, karşılaştırmalı metin analiz tekniği kullanılmış; Türkçe 
çevirideki deyim ve kalıp ifadeler tespit edilerek örnekleme yoluyla Arapça çevirideki 
karşılıkları ile eşleştirilmiş ve karşılaştırılmıştır. Elde edilen veriler, Baker’in kuramı 
doğrultusunda değerlendirilmiş ve sınıflandırılmıştır. Sonuçta, Yakubyan Apartmanı’nın 
Türkçe çevirisinde deyim ve kalıp ifadelerin aktarımında genel olarak işlevsel eşdeğerlik 
stratejisinin benimsendiği, ancak yer yer doğrudan çeviri, açıklama yoluyla kültürel 
uyarlama gibi yöntemlere de başvurulduğu tespit edilmiştir. Bulgular, çevirmenin hedef 
metin okuyucusunun dilsel ve kültürel beklentilerini göz önünde bulundurarak anlamı 
korumaya odaklandığını göstermektedir. Ancak aradil kullanılması nedeniyle olsa gerek 
mütercimin hedef dildeki kültürel kodları zaman zaman ıskaladığı hatta hedef dile 
hakimiyetinin özellikle muhafazakâr toplumun günlük diline yabancı olduğunu 



166  •  Selimhan Acar 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

düşündürecek tercihlerde bulunduğu görülmüştür. “Racul salih” ifadesinin “kutsal adam” 
şeklinde tercüme edilmesi buna örnek olarak gösterilebilir. 

Anahtar Kelimeler 
Arap Dili ve Edebiyatı, Tercüme, Ala el-Asvani, Yakupyan Apartmanı, Eşdeğerlik 

Etik Beyan 
Bu çalışma, Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesinden Doç. Dr. Muhammet Mücahit Asutay, 
danışmanlığında sürdürdüğümüz “Mona Baker’in Eşdeğerlik Kuramı Bağlamında Ala el-
Asvani’nin Yakupyan Apartmanı Adlı Romandaki Deyimler ve Kalıp İfadelerin Çevirisi” 
başlıklı yüksek lisans tezi esas alınarak hazırlanmıştır. 
 

Türü Bildiri Özeti 
Geliş Tarihi 23.07.2025 
Kabul Tarihi 03.08.2025 
Yayım Tarihi 25.08.2025 
Kategori Sanat ve Beşeri Bilimler, Dil ve Dilbilim 
Araştırma Alanı Arap Dili ve Edebiyatı 
Sempozyum : 
Adı 5. Türkiye Sosyal Bilimler Sempozyumu 
Web https://sempozyum.okuokut.org/tsbs 
Yer ve Tarih Ankara, Türkiye; 25-31 Ağustos 2025 
Sponsor Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi; Oku Okut Derneği 
Oturum Bilgisi 15. Oturum - 27 Ağustos 2025 Çarşamba 17.00-18.00 
Telif Hakkı © 2025 Selimhan Acar. Yazar telif hakkını elinde tutarak yayımcıya 

uygun lisans ile yayım izni vermiştir. 
Lisans CC BY-NC 4.0 
Yayımcı Oku Okut Yayınları 
Kaynak Gösterimi Acar, Selimhan. “Mona Baker’in Eşdeğerlik Kuramı Bağlamında Ala 

el-Asvani’nin Yakupyan Apartmanı Adlı Romandaki Deyimler ve 
Kalıp İfadelerin Çevirisi”. 5. Türkiye Sosyal Bilimler Sempozyumu Bildiri 
Özetleri Kitabı. ed. Abdullah Demir. 165-168. Ankara: Oku Okut 
Yayınları, 2025. https://doi.org/10.55709/okuokutyayinlari.82 

  



Mona Baker’in Eşdeğerlik Kuramı Bağlamında Ala el-Asvani’nin Yakupyan Apartmanı … •  167 
 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

The Translation of Idioms and Fixed Expressions in Alaa Al-
Aswany’s 'The Yacoubian Building' within the Framework of Mona 

Baker’s Theory of Equivalence 
Selimhan Acar 

 orcid.org/0009-0001-8291-9568  selimhanacar06@gmail.com 
 selimhanacar06@gmail.com 

Ankara Yıldırım Beyazıt University, Institute of Social Sciences, Department of Basic Islamic 
Sciences, Ankara, Türkiye 

Abstract 
This study addresses the status of idioms and fixed expressions in terms of equivalence in 
the Turkish translation of 'The Yacoubian Building (Yakupyan Apartmanı)', written by 
Alaa al-Aswany (b. 1957). The novel was translated into Turkish by Avi Pardo not from the 
original Arabic, but via the English version as an intermediate text. With the emergence of 
translation studies as an independent discipline, the concept of equivalence has become a 
key criterion for evaluating the reliability of translations, and various theoretical 
frameworks have been developed. Among them, Mona Baker’s equivalence model holds 
particular significance. The purpose of this paper is to examine idioms and fixed 
expressions in the Turkish translation of the novel within the scope of Baker’s theory, and 
to identify the strategies employed through examples. Using a qualitative research 
method and comparative text analysis, idioms and fixed expressions were identified, 
matched with their Arabic counterparts, and evaluated according to Baker’s categories of 
full, partial, explicitation, and omission. Findings indicate that functional equivalence was 
generally adopted in the transfer of idioms and fixed expressions, although literal 
translation, cultural adaptation, and explicitation were also observed. The translator 
appears to have prioritized preserving meaning for the target audience, yet the use of an 
intermediate language sometimes resulted in cultural mismatches and choices that 
suggest unfamiliarity with the colloquial register of a conservative society. The translation 
of racul salih as “kutsal adam” (“holy man”) is one such example. 

Keywords 
Arabic Language and Literature, Translation, Alaa al-Aswany, The Yacoubian Building, 
Equivalence 

Ethical Statement 
This study is based on the master’s thesis titled “The Translation of Idioms and Fixed 
Expressions in Alaa Al-Aswany’s The Yacoubian Building within the Framework of Mona 
Baker’s Theory of Equivalence”, which we are conducting at Ankara Yıldırım Beyazıt 
University under the supervision of Assoc. Prof. Dr. Muhammet Mucahit Asutay. 
 

Type Conference Proceeding Abstract 
Received 2025-07-23 



168  •  Selimhan Acar 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

Accepted 2025-08-03 
Published 2025-08-25 
Category Art & Humanities, Language & Linguistics 
Research Area Arabic Language and Literature 
Conference : 
Title The 5th Turkish Symposium of Social Sciences 
Web https://sempozyum.okuokut.org/tsbs 
Location & Date Ankara, Türkiye; August 25-31, 2025 
Sponsor Ankara Yıldırım Beyazıt University; Oku Okut Association 
Proceeding Session Session 15 - Wednesday, 27 August 2025 17.00-18.00 
Copyright © 2025 Selimhan Acar. The author retains the copyright and 

provides the publisher with a proper license to publish. 
License CC BY-NC 4.0 
Publisher Oku Okut Press 
Citation Acar, Selimhan. “The Translation of Idioms and Fixed Expressions 

in Alaa Al-Aswany’s 'The Yacoubian Building' within the 
Framework of Mona Baker’s Theory of Equivalence”. The 5th Turkish 
Symposium of Social Sciences The Books of Abstracts. ed. Abdullah 
Demir. 165-168. Ankara: Oku Okut Press, 2025. 
https://doi.org/10.55709/okuokutyayinlari.82 



 

sempozyum.okuokut.org 
 

177  

Sudanlı Şair Ticânî Yûsuf Beşîr’in Edebiyatı: Betimsel ve Analitik 
Bir İnceleme 

Abubakr Fathelrahman Mohamed Ahmed 
 orcid.org/0009-0002-1949-6926  bakrifeth123@gmail.com  ror.org/05ryemn72 

Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi, Sosyal bilimler Enstitüsü, Temel İslam Bilimleri 
Anabilim Dalı, Ankara, Türkiye 

Öz 
Bu çalışma, modern Sudan şiirinin kurucu ve en önemli seslerinden biri olarak kabul edilen 
Ticânî Yûsuf Beşîr’in (1912-1937) edebi şahsiyetini ve şiir dünyasını, betimsel ve analitik 
bir yöntemle derinlemesine incelemeyi amaçlamaktadır. Mevcut akademik literatürde 
Ticânî’nin şiiri genellikle tasavvufi ve felsefi boyutlarıyla ele alınmış, ancak eserlerinin 
özünü teşkil eden edebi ve sanatsal yapı (dil, üslup, imge, ritim) sistematik bir analize tâbi 
tutulmamıştır. Bu eksiklikten hareketle, bu bildiri, şairin eserlerinin edebi ve sanatsal 
tezahürlerini ve özgünlüğünü ortaya koymayı hedeflemektedir. Çalışmanın kapsamı, 
şairin yegâne divanı olan İşrâka’daki şiirlerle sınırlandırılmıştır. Araştırmanın temel 
yöntemi, şiirsel metinlerin dilsel ve sanatsal yapısını incelemeye olanak tanıyan analitik-
üslupsal yöntemdir. Bu çerçevede, Ticânî’nin şiirleri Arap belâgatinin üç temel disiplini 
olan Bedî’, Beyân ve Meânî ilimleri ışığında tahlil edilmektedir. Ulaşılan sonuçlara göre 
Ticânî, belâgî sanatları yalnızca lafzî bir süsleme aracı olarak değil, aynı zamanda anlamı 
derinleştiren, estetik bir denge kuran ve iç ahengi sağlayan işlevsel unsurlar olarak 
kullanmıştır. Şair, Beyân ilminin araçlarıyla geleneksel imgeleri taklit etmek yerine, 
bunları kendi felsefi ve varoluşsal vizyonunu yansıtan özgün sembolik imgelere 
dönüştürmüştür. Meânî ilmi açısından ise cümle yapısını bilinçli bir şekilde şekillendirerek 
metinlerine tefekküre dayalı bir boyut kazandırmıştır. Nihayetinde bu çalışma, Ticânî 
Yûsuf Beşîr’in, belâgati estetik bir amaçtan öte, bir düşünce ve varoluşsal duruş inşa etme 
aracına dönüştürdüğünü; bu yolla gelenekle modernite arasında köprü kurarak Sudan ve 
Arap şiirinde özgün bir modernleşme modeli sunduğunu tespit etmektedir. 

Anahtar Kelimeler 
Arap Dili ve Edebiyatı, Ticânî Yûsuf Beşîr, Sudan Edebiyatı, Modern Arap Şiiri 

Etik Beyan 
Bu çalışma, Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesinde Doç. Dr. Muhammet Mücahit Asutay 
danışmanlığında sürdürdüğümüz “Sudanlı Şair Ticânî Yûsuf Beşîr’in Edebiyatı: Betimsel ve 
Analitik Bir İnceleme” başlıklı yüksek lisans tezi esas alınarak hazırlanmıştır. 
 

Türü Bildiri Özeti 
Geliş Tarihi 28.07.2025 
Kabul Tarihi 30.07.2025 
Yayım Tarihi 25.08.2025 
Kategori Sanat ve Beşeri Bilimler, Dil ve Dilbilim 



170  •  Abubakr Fathelrahman Mohamed Ahmed 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

Araştırma Alanı Arap Dili ve Edebiyatı 
Sempozyum : 
Adı 5. Türkiye Sosyal Bilimler Sempozyumu 
Web https://sempozyum.okuokut.org/tsbs 
Yer ve Tarih Ankara, Türkiye; 25-31 Ağustos 2025 
Sponsor Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi; Oku Okut Derneği 
Oturum Bilgisi 15. Oturum - 27 Ağustos 2025 Çarşamba 17.00-18.00 
Telif Hakkı © 2025 Abubakr Fathelrahman Mohamed Ahmed. Yazar telif hakkını 

elinde tutarak yayımcıya uygun lisans ile yayım izni vermiştir. 
Lisans CC BY-NC 4.0 
Yayımcı Oku Okut Yayınları 
Kaynak Gösterimi Ahmed, Abubakr Fathelrahman Mohamed. “Sudanlı Şair Ticânî 

Yûsuf Beşîr’in Edebiyatı: Betimsel ve Analitik Bir İnceleme”. 5. 
Türkiye Sosyal Bilimler Sempozyumu Bildiri Özetleri Kitabı. ed. Abdullah 
Demir. 169-172. Ankara: Oku Okut Yayınları, 2025. 
https://doi.org/10.55709/okuokutyayinlari.82 

  



Sudanlı Şair Ticânî Yûsuf Beşîr’in Edebiyatı: Betimsel ve Analitik Bir İnceleme  •  171 
 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

The Literature of the Sudanese Poet Tijani Yusuf Bashir: A 
Descriptive and Analytical Study 
Abubakr Fathelrahman Mohamed Ahmed 

 orcid.org/0009-0002-1949-6926  bakrifeth123@gmail.com  ror.org/05ryemn72 
Ankara Yıldırım Beyazıt University, Institute of Social Sciences, Department of Basic Islamic 

Sciences, Ankara, Türkiye 

Abstract 
This study aims to profoundly examine the literary personality and poetic world of Tijani 
Yusuf Bashir (1912-1937), considered one of the founding and most significant voices of 
modern Sudanese poetry, through a descriptive and analytical method. In the existing 
academic literature, Tijani’s poetry has generally been discussed in its Sufi and 
philosophical dimensions, but the literary and artistic structure (language, style, imagery, 
rhythm) that constitutes the essence of his works has not been subjected to a systematic 
analysis. Proceeding from this gap, this paper aims to reveal the literary and artistic 
manifestations and originality of the poet’s works. The scope of the study is limited to the 
poems in his sole collection, Ishrāqa. The primary method of the research is the analytical-
stylistic method, which allows for the examination of the linguistic and artistic structure 
of poetic texts. Within this framework, Tijani’s poems are analyzed in light of the three 
fundamental disciplines of Arabic rhetoric (Balāghah): al-Badīʿ, al-Bayān, and al-Maʿānī. 
According to the f indings, Tijani used rhetorical arts not merely as tools for verbal 
ornamentation but as functional elements that deepen meaning, establish an aesthetic 
balance, and provide internal harmony. Instead of imitating traditional images with the 
tools of al-Bayān, the poet transformed them into original symbolic images reflecting his 
philosophical and existential vision. From the perspective of al-Maʿānī, he consciously 
shaped his sentence structures, lending a contemplative dimension to his texts. 
Ultimately, this study determines that Tijani Yusuf Bashir transformed rhetoric from an 
aesthetic goal into a tool for constructing a mode of thought and an existential stance, 
thereby building a bridge between tradition and modernity and presenting an original 
model of modernization in Sudanese and Arab poetry. 

Keywords 
Arabic Language and Literature, Tijani Yusuf Bashir, Sudanese Literature, Modern Arabic 

Ethical Statement 
This study is based on the master’s thesis titled “The Literature of the Sudanese Poet Tijani 
Yusuf Bashir: A Descriptive and Analytical Study”, which we are conducting at Ankara 
Yıldırım Beyazıt University under the supervision of Assoc. Prof. Dr. Muhammet Mücahit 
Asutay. 
 

Type Conference Proceeding Abstract 
Received 2025-07-28 



172  •  Abubakr Fathelrahman Mohamed Ahmed 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

Accepted 2025-07-30 
Published 2025-08-25 
Category Art & Humanities, Language & Linguistics 
Research Area Arabic Language and Literature 
Conference : 
Title The 5th Turkish Symposium of Social Sciences 
Web https://sempozyum.okuokut.org/tsbs 
Location & Date Ankara, Türkiye; August 25-31, 2025 
Sponsor Ankara Yıldırım Beyazıt University; Oku Okut Association 
Proceeding Session Session 15 - Wednesday, 27 August 2025 17.00-18.00 
Copyright © 2025 Abubakr Fathelrahman Mohamed Ahmed. The author retains 

the copyright and provides the publisher with a proper license to 
publish. 

License CC BY-NC 4.0 
Publisher Oku Okut Press 
Citation Ahmed, Abubakr Fathelrahman Mohamed. “The Literature of the 

Sudanese Poet Tijani Yusuf Bashir: A Descriptive and Analytical 
Study”. The 5th Turkish Symposium of Social Sciences The Books of 
Abstracts. ed. Abdullah Demir. 169-172. Ankara: Oku Okut Press, 
2025. https://doi.org/10.55709/okuokutyayinlari.82 



 

sempozyum.okuokut.org 
 

181  

Tasavvuf Geleneğinde İncil Yorumları: Hz. İsa’nın Dört Sözü 
Üzerine 

Mehmet Eker 
 orcid.org/0009-0005-4989-1080  mehmeteeker@hotmail.com  ror.org/00jga9g46 

Milli Eğitim Bakanlığı, Ankara, Türkiye 

Öz 
Bu çalışma, tasavvuf düşünce geleneğinde İncil metinlerinin nasıl algılandığını ve 
yorumlandığını ele almaktadır. Özellikle Hz. İsa’ya atfedilen dört sözün — “ Kutsal olanı 
köpeklere vermeyin. İncilerinizi domuzların önüne atmayın. Yoksa bunları ayaklarıyla 
çiğnedikten sonra dönüp sizi parçalayabilirler “ (Matta 7/6), “ Tilkilerin ini, kuşların yuvası 
var, ama insanoğlu’nun başını yaslayacak bir yeri yok “ (Matta 8/20), “ Sana doğrusunu 
söyleyeyim, bir kimse yeniden doğmadıkça tanrı’nın egemenliği’ni göremez “ (Yuhanna 
3/3) ve “Kulağınıza erişmiş olduğu gibi: ‘Göze göz, dişe diş’ denmiştir. Fakat ben size 
diyorum ki, kötüye karşı durmayın; bilakis sana sağ yanağına bir tokat atana öbür yanağını 
da çevir… “ (Matta 5/39) — üzerinden sûfîlerin bu ifadeleri nasıl yeniden 
anlamlandırdıkları ve İslamî bir bağlam içine nasıl yerleştirdikleri analiz edilmiştir. Bu 
çalışma, farklı inanç geleneklerine ait metinlerin tasavvufî bağlamda nasıl yeniden 
anlamlandırıldığını ortaya koymaktadır. Bu yönüyle hem dinlerarası metin ilişkilerine 
hem de tasavvufî yorum geleneğine dair önemli bir boşluğu doldurması açısından önem 
taşımaktadır. Aynı zamanda, bağlamın, yorumsal sadakatin ve kültürel filtrelerin metin 
anlamı üzerindeki belirleyiciliğini göstermesi bakımından kayda değerdir. Araştırma, 
yöntem olarak karşılaştırmalı metin analizi yöntemine dayan nitel bir incelemedir. 
Çalışmanın temel amacı, seçilen İncil pasajlarının Hristiyan teolojisindeki anlamları ile 
İslam sûfîlerinin bu metinlere yüklediği yorumlar arasındaki benzerlik ve farklılıkları 
ortaya koymaktır. Araştırma, yöntem olarak karşılaştırmalı metin analizi yöntemine dayan 
nitel bir incelemedir. Çalışmanın temel amacı, seçilen İncil pasajlarının Hristiyan 
teolojisindeki anlamları ile İslam sûfîlerinin bu metinlere yüklediği yorumlar arasındaki 
benzerlik ve farklılıkları ortaya koymaktır. Çalışmada öncelikle, tasavvufî literatürde en 
sık atıf yapılan dört İncil âyeti belirlenmiştir. Ardından Muhyiddin İbnü’l-Arabî, 
Şehâbeddin Sühreverdî, Ebû Hamid el-Gazzâlî, Necmeddin-i Dâye, Reşîdüddîn-i Meybüdî 
ve İsmail Hakkı Bursevî gibi klasik sûfî müelliflerin eserleri birincil kaynak olarak taranmış 
ve bu metinlerde söz konusu âyetlere dair yapılan yorumlar derlenmiştir. Analiz sürecinde 
her bir âyet, önce Hristiyan teolojik bağlamında ele alınmış, daha sonra İslam tasavvuf 
geleneğindeki yorumlarla karşılaştırılmıştır. Bu bağlamda “yeniden doğuş” kavramı, İslam 
tasavvufunda “ikinci doğuş” (velâdet-i sâniye) olarak değerlendirilmiştir. Bu anlayışta, 
nefsin ölümüyle hakiki bir dirilişin mümkün olduğu vurgulanmaktadır. “Kötülüğe 
direnmemek” ilkesi ise sabır, teslimiyet ve nefs terbiyesi bağlamında yorumlanmıştır. 
“İnsanoğlunun barınacak yeri yoktur” ifadesi sûfîlerde zühd, dünyadan el etek çekme ve 
seyrüsülûk ile özdeşleştirilmiştir. “Kutsal olanı köpeklere vermeyin” ifadesi de tasavvufî 
hakikatlerin herkese söylenmemesi, hikmetin ehline verilmesini ve hakikat sırlarının 
korunmasını biçiminde tevil edilmiştir. Bulgular, sûfîlerin bu İncil âyetlerini çoğunlukla 



174  •  Mehmet Eker 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

kendi inanç sistemlerine entegre etmek amacıyla araçsallaştırdıklarını ortaya 
koymaktadır. Sonuç olarak bu çalışma, metin tek olsa da bağlamın, yorumsal sadakatin ve 
kültürel filtrelerin nasıl belirleyici olduğunu gözler önüne sermektedir. İleri çalışmalar 
için Tevrat, Zebur ve İncil’den aktarılan sözlerin daha fazla incelenmesi önerilmektedir. 

Anahtar Kelimeler 
Tasavvuf, İncil, Hz. İsa, Yorum, Tasavvuf Geleneğinde İncil Yorumları 
 

Türü Bildiri Özeti 
Geliş Tarihi 30.06.2025 
Kabul Tarihi 06.08.2025 
Yayım Tarihi 25.08.2025 
Kategori Sanat ve Beşeri Bilimler, Dinî Araştırmalar - İlahiyat 
Araştırma Alanı Tasavvuf 
Sempozyum : 
Adı 5. Türkiye Sosyal Bilimler Sempozyumu 
Web https://sempozyum.okuokut.org/tsbs 
Yer ve Tarih Ankara, Türkiye; 25-31 Ağustos 2025 
Sponsor Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi; Oku Okut Derneği 
Oturum Bilgisi 16. Oturum - 28 Ağustos 2025 Perşembe 15.00-16.00 
Telif Hakkı © 2025 Mehmet Eker. Yazar telif hakkını elinde tutarak yayımcıya 

uygun lisans ile yayım izni vermiştir. 
Lisans CC BY-NC 4.0 
Yayımcı Oku Okut Yayınları 
Kaynak Gösterimi Eker, Mehmet. “Tasavvuf Geleneğinde İncil Yorumları: Hz. İsa’nın 

Dört Sözü Üzerine”. 5. Türkiye Sosyal Bilimler Sempozyumu Bildiri 
Özetleri Kitabı. ed. Abdullah Demir. 173-176. Ankara: Oku Okut 
Yayınları, 2025. https://doi.org/10.55709/okuokutyayinlari.82 

  



Tasavvuf Geleneğinde İncil Yorumları: Hz. İsa’nın Dört Sözü Üzerine  •  175 
 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

Gospel Interpretations in the Sufi Tradition: On the Four Sayings of 
Jesus Christ 
Mehmet Eker 

 orcid.org/0009-0005-4989-1080  mehmeteeker@hotmail.com  ror.org/00jga9g46 
Ministry of National Education, Ankara, Türkiye 

Abstract 
This study examines how selected Gospel passages are perceived and reinterpreted within 
the Sufi intellectual tradition. It focuses on four sayings attributed to Jesus — “Do not give 
what is holy to dogs...” (Matthew 7/6), “Foxes have dens...” (Matthew 8/20), “No one can 
see the kingdom of God unless they are born again” (John 3/3), and “Do not resist an evil 
person...” (Matthew 5/39). The research analyzes how these expressions have been 
recontextualized by Sufi thinkers and integrated into Islamic mystical thought. 
Using a qualitative, comparative textual analysis, the study first identifies the Gospel 
verses most frequently cited in classical Sufi literature. It then explores how major Sufi 
figures—such as Ibn al-ʿArabī, Suhrawardī, al-Ghazālī, Najm al-Dīn al-Dāya, Maybudī, and 
Ismāʿīl Ḥaqqī al-Burūsawī—interpreted these verses within their own theological and 
spiritual frameworks. Each passage is first discussed within its original Christian 
theological context and then analyzed alongside Sufi commentaries. 
Key findings suggest that Sufis often reinterpret these Gospel sayings through Islamic 
concepts such as wilādat al-thāniya (second birth), zuhd (asceticism), sabr (patience), and 
the safeguarding of esoteric truths. For instance, the notion of being “born again” is 
understood as the spiritual rebirth that occurs through the annihilation of the ego; the call 
to “not resist evil” is viewed as advocating for inner discipline and surrender to divine will; 
the Son of Man’s homelessness is linked to the Sufi ideal of renunciation; and the 
instruction to keep the sacred from the profane is interpreted as preserving spiritual 
knowledge for those prepared to receive it. 
Overall, the study highlights how context, interpretive loyalty, and cultural frameworks 
play a decisive role in shaping meaning. It contributes to both interreligious textual 
studies and Sufi hermeneutics by demonstrating how sacred texts from outside Islam can 
be meaningfully reinterpreted within Islamic spirituality. The study also suggests that 
further research into references to the Torah, Psalms, and Gospels in Sufi literature could 
yield additional insights. 

Keywords 
Sufism, Gospel, Jesus, Interpretation, Gospel Interpretations in the Sufi Tradition 
 

Type Conference Proceeding Abstract 
Received 2025-06-30 
Accepted 2025-08-06 
Published 2025-08-25 
Category Art & Humanities, Religion & Theology 
Research Area Religious Studies, Sufism 



176  •  Mehmet Eker 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

Conference : 
Title The 5th Turkish Symposium of Social Sciences 
Web https://sempozyum.okuokut.org/tsbs 
Location & Date Ankara, Türkiye; August 25-31, 2025 
Sponsor Ankara Yıldırım Beyazıt University; Oku Okut Association 
Proceeding Session Session 16 - Thursday, 28 August 2025 15.00-16.00 
Copyright © 2025 Mehmet Eker. The author retains the copyright and provides 

the publisher with a proper license to publish. 
License CC BY-NC 4.0 
Publisher Oku Okut Press 
Citation Eker, Mehmet. “Gospel Interpretations in the Sufi Tradition: On the 

Four Sayings of Jesus Christ”. The 5th Turkish Symposium of Social 
Sciences The Books of Abstracts. ed. Abdullah Demir. 173-176. Ankara: 
Oku Okut Press, 2025. 
https://doi.org/10.55709/okuokutyayinlari.82 



 

sempozyum.okuokut.org 
 

185  

Tasavvuf Araştırmalarında Prosopografik Yöntemin 
Uygulanabilirliği: Memlük Literatürü Örneği 

Büşra Betül Punar 
 orcid.org/0000-0003-0217-8163  busrabetulpunar@gmail.com  ror.org/05ryemn72 

Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi, İlahiyat Fakültesi, Tasavvuf Anabilim Dalı, Ankara, Türkiye 

Öz 
Tasavvuf, mükellefiyeti kalben içselleştirilmiş bir bilgi-eylem bütünlüğü olarak okuyan, 
başka bir deyişle amel-iman dengesini ihsan kriteriyle bütünleştiren bir din yorumudur. 
Tarihsel süreçte toplumun her bir katmanında yaygınlaşan, İslam’ın farklı coğrafyalara 
yayılmasında büyük bir misyon üstlenen tasavvuf geleneği teşekkülünden bu yana tarihin 
olağan akışı içinde, sosyokültürel şartlara bağlı olarak farklı uygulamalar, yorumlar ve 
profillerle varlığını günümüze dek sürdürmüştür. Bu açıdan tasavvuf kavramsal olarak 
hem teori hem pratik hem de tarih ve kültürü içine alan çok katmanlı bir olgudur.  
Tasavvufun bu çok katmanlı ve çeşitlilik arz eden yapısına rağmen modern araştırmalar 
büyük oranda doktriner/teorik ve metinsel çalışmalara yoğunlaşmıştır. Bu durum 
tasavvufun düşünsel zenginliğine ışık tutsa da sosyal ve tarihsel gerçekliğini gölgede 
bırakmaktadır. Zira tasavvufi metinler genellikle ideal bir sufi profili çizer ve metinlerdeki 
idealin, yaşam pratiğine aktarıldığında, her bireyde aynı şekilde tezahür etmesi 
beklenemez. Pratikte ortaya çıkan farklı yansımalar tasavvuf için bir kırılma değil aksine 
onun çok yönlülüğünün ve çeşitliliğinin göstergesidir. Bu zenginliğin, düşüncenin ötesine 
taşan sosyal, kültürel, ilmi ve kurumsal birçok yönü vardır. Ancak mevcut literatür, 
tasavvufu kendi iç kaynaklarıyla değerlendirmesi hasebiyle bu yönlerin görünürlüğünü 
sınırlandırmaktadır. Bu nedenle tasavvuf tarihi yazımında kaynakların çeşitlendirilerek 
sosyal tarih anlatısının daha güçlü bir şekilde ortaya konmasına ihtiyaç duyulmaktadır. 
Tasavvufun tarihsel ve sosyal gerçekliğine odaklanan bu çalışma, sosyal tarih 
araştırmalarında sıklıkla başvurulan prosopografik yöntemin alana uygulanabilirliğini 
tartışmaktadır. Prosopografi, belirli bir gruba ait bireylerin ortak özelliklerinden yola 
çıkarak tarihin arka planında işleyen ilişki biçimlerini ortaya koymaya çalışan bir 
araştırma yöntemidir. Başta biyografik sözlükler ile kronik, hatırat, seyahatname, şehir 
tarihi türündeki kaynaklara alışılagelen tekil/bireysel biyografi okuma tarzından farklı bir 
bakış açısıyla yaklaşarak biyografiler arasında ilk bakışta görünmeyen, satır aralarından izi 
sürülen ilişki ağları, sosyal hareketlilik, kurumların işleyişi gibi tarihsel boyutları gün 
yüzüne çıkarmayı amaçlar. Bu çalışma Memlük tasavvuf araştırmaları bağlamında dönem 
kaynaklarının prosopografik yönteme elverişliliğini konu edinir. Memlük dönemi, 
tasavvufun toplumun her katmanında yaygınlaşması, tarikatların kurumsallaşması, sufi 
profillerin ve kurumların çeşitliliği açısından önemli bir tarihsel zemindir. Memlük 
hankahlarının, tasavvufi misyonun yanında zengin vakıflarla desteklenerek medrese ve 
cami işlevlerini üstlenmesi bu yapıları ilmi, siyasi ve sosyal ilişki ağları ve dolayısıyla da 
prosopografi açısından cazip bir konuma taşımaktadır. Dönemin Makrizi, İbn Hacer, 
Sehavi, İbn Tağriberdi gibi tarihçilerinin eserleri ise bireylerin sosyal aidiyetleri, 
kariyerleri ve kurumsal bağlantıları açısından oldukça zengin bir veri sunmaktadır. Bu 



178  •  Büşra Betül Punar 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

özellikleriyle Memlük dönemi kaynakları farklı sûfî tipolojilerinin, kurumlarının ve 
sufilerin halk, ulema ve elitlerle ilişki ağlarının izini sürmek için prosopografik çalışmalara 
son derece elverişli bir araştırma zemini oluşturmaktadır. 

Anahtar Kelimeler 
Tasavvuf, Tarihyazımı, Sosyal Tarih, Prosopografi, Memlük, Sufi, İlişki Ağları 

Etik Beyan 
Bu çalışma, Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesinde Prof. Dr. Ömer Yılmaz 
danışmanlığında sürdürdüğümüz “Memlük Kahire’sinde Tasavvufi Bir Kurumun Sosyal, 
Siyasi ve İlmi Pratiği: Şeyhuniyye Hankahı (1355-1517)” başlıklı doktora tezi esas alınarak 
hazırlanmıştır. 
 

Türü Bildiri Özeti 
Geliş Tarihi 13.07.2025 
Kabul Tarihi 10.08.2025 
Yayım Tarihi 25.08.2025 
Kategori Sanat ve Beşeri Bilimler, Dinî Araştırmalar - İlahiyat 
Araştırma Alanı Tasavvuf 
Sempozyum : 
Adı 5. Türkiye Sosyal Bilimler Sempozyumu 
Web https://sempozyum.okuokut.org/tsbs 
Yer ve Tarih Ankara, Türkiye; 25-31 Ağustos 2025 
Sponsor Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi; Oku Okut Derneği 
Oturum Bilgisi 16. Oturum - 28 Ağustos 2025 Perşembe 15.00-16.00 
Telif Hakkı © 2025 Büşra Betül Punar. Yazar telif hakkını elinde tutarak 

yayımcıya uygun lisans ile yayım izni vermiştir. 
Lisans CC BY-NC 4.0 
Yayımcı Oku Okut Yayınları 
Kaynak Gösterimi Punar, Büşra Betül. “Tasavvuf Araştırmalarında Prosopografik 

Yöntemin Uygulanabilirliği: Memlük Literatürü Örneği”. 5. Türkiye 
Sosyal Bilimler Sempozyumu Bildiri Özetleri Kitabı. ed. Abdullah Demir. 
177-180. Ankara: Oku Okut Yayınları, 2025. 
https://doi.org/10.55709/okuokutyayinlari.82 

  



Tasavvuf Araştırmalarında Prosopografik Yöntemin Uygulanabilirliği: Memlük Literatürü Örneği  •  179 
 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

The Practicablity of the Prosopographic Method in Sufism Studies: 
The Example of Mamluk Literature 

Büşra Betül Punar 
 orcid.org/0000-0003-0217-8163  busrabetulpunar@gmail.com  ror.org/05ryemn72 

Ankara Yıldırım Beyazıt University, Faculty of Theology, Department of Sufism, Ankara, Türkiye 

Abstract 
Sufism is a religious interpretation that reads religious obligation as a unity of knowledge 
and action internalized in the heart, or in other words, that harmonizes the balance 
between action and faith with the criterion of benevolence (al-iḥsān). Since its inception, 
the Sufi tradition, which has spread across all layers of society throughout history and 
played a major role in the spread of Islam to different regions, has continued to exist to 
this day with different practices, interpretations, and profiles depending on sociocultural 
conditions within the normal course of history. In this sense, Sufism is a multi-layered 
phenomenon that encompasses theory, practice, history and culture.  
Despite the multi-layered and diverse structure of Sufism, modern research has largely 
focused on doctrinal/theoretical and textual studies. While these studies shed light on the 
intellectual richness of Sufism, they overshadow its social and historical reality.This is 
because Sufi texts generally depict an ideal Sufi profile, and it cannot be expected that the 
ideal in the texts will manifest itself in the same way in every individual when transferred 
to practical life. The different reflections that emerge in practice are not a break for Sufism, 
but rather an indication of its versatility and diversity. This richness has many social, 
cultural, scientific and institutional aspects that go beyond mere thought. However, the 
existing literature limits the visibility of these aspects by evaluating Sufism based on its 
own internal sources. Therefore, there is a need to diversify sources in the writing of Sufi 
history in order to present a stronger social history narrative. 
Focusing on the historical and social reality of Sufism, this study discusses the applicability 
of the prosopographic method, which is frequently used in social history researches. 
Prosopography is a research method that seeks to reveal the patterns of relationships 
operating in the background of history by drawing on the common characteristics of 
individuals belonging to a particular group. It aims to reveal historical dimensions such as 
relationship networks, social mobility the functioning of institutions that are not 
immediately apparent at first glance but can be traced between the lines of biographies, 
by approaching sources such as biographical dictionaries, chronicles, memoirs, 
travelogues and city histories from a different perspective than the conventional 
individual/personal biography reading style. This study examines the suitability of period 
sources for the prosopographic method in the context of Mamluk Sufism researches. The 
Mamluk period is an important historical backdrop in terms of the spread of Sufism across 
all strata of society, the institutionalization of Sufi orders, and the diversity of Sufi profiles 
and institutions. In addition to their Sufi mission, Mamluk khanqahs were supported by 
rich endowments and took on the functions of madrasas and mosques, placing these 
structures in an attractive position in terms of scientific, political, and social networks and, 



180  •  Büşra Betül Punar 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

consequently, prosopography. The works of historians of the period, such as al-Maqrīzī, 
Ibn Hajar al-Asqalānī, Ibn Taghrībirdī and al-Sakhāwī, provide a wealth of data on 
individuals’ social affiliations, careers, and institutional connections. With these 
characteristics, Mamluk period sources provide an extremely suitable research ground for 
prosopographic studies that trace the different Sufi typologies, institutions, and networks 
of relationships that Sufis established with the people, the ulema, and the elite. 

Keywords 
Sufism, Historiography, Social History, Prosopgraphy, Mamluk, Sūfī, Social Networks 

Ethical Statement 
This study is based on the doctoral dissertation titled “The Social, Political and Scientific 
Practices of a Sufi Institution in Mamluk Cairo: The Khanqah of Shaykhuniyya (1355-
1517)”, which we are conducting at Ankara Yıldırım Beyazıt University under the  
supervision of Prof. Dr. Omer Yilmaz. 
 

Type Conference Proceeding Abstract 
Received 2025-07-13 
Accepted 2025-08-10 
Published 2025-08-25 
Category Art & Humanities, Religion & Theology 
Research Area Religious Studies, Sufism 
Conference : 
Title The 5th Turkish Symposium of Social Sciences 
Web https://sempozyum.okuokut.org/tsbs 
Location & Date Ankara, Türkiye; August 25-31, 2025 
Sponsor Ankara Yıldırım Beyazıt University; Oku Okut Association 
Proceeding Session Session 16 - Thursday, 28 August 2025 15.00-16.00 
Copyright © 2025 Büşra Betül Punar. The author retains the copyright and 

provides the publisher with a proper license to publish. 
License CC BY-NC 4.0 
Publisher Oku Okut Press 
Citation Punar, Büşra Betül. “The Practicablity of the Prosopographic 

Method in Sufism Studies: The Example of Mamluk Literature”. The 
5th Turkish Symposium of Social Sciences The Books of Abstracts. ed. 
Abdullah Demir. 177-180. Ankara: Oku Okut Press, 2025. 
https://doi.org/10.55709/okuokutyayinlari.82 



 

sempozyum.okuokut.org 
 

189  

Kur’an’ı Kerimde Fıtrat ve Hikmet İlişkisi: Tefsir Eksenli Bir Analiz 

Semra Karagöllü 
 orcid.org/0009-0007-3622-4371  semra6079@hotmail.com  ror.org/05ryemn72 

Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Tefsir Anabilim Dalı, 
Ankara, Türkiye 

Öz 
Bu çalışma, Kur’an-ı Kerîm’in iki merkezî kavramı olan fıtrat ve hikmet arasındaki çok 
yönlü ilişkiyi, tefsir ilmi çerçevesinde derinlemesine analiz etmektedir. Fıtrat, insanın 
doğuştan getirdiği ilahî kodu ve yaratılış gayesiyle uyumlu aslî özünü ifade ederken; 
hikmet, ilâhî bilgeliğin, hem kâinatı kuşatan kusursuz düzende (sünnetullah) hem de doğru 
ve erdemli hayatın ilkelerinde tecelli eden kapsamlı boyutunu temsil eder. Araştırma, 
tefsir literatüründe bu iki kavramın genellikle müstakil incelenmesi, ancak aralarındaki 
zorunlu ve organik bağın sistematik biçimde ortaya konulmaması sorununa cevaben 
kaleme alınmıştır. 
Fıtrat, insanın evrene ve hayata nakşedilmiş ilâhî hikmeti anlama ve ona uyum sağlama 
potansiyelidir. Hikmet ise, bizatihi bu fıtrî potansiyeli harekete geçiren, onu bozulmalara 
karşı koruyan ve onu nihai gayesine ulaştıran ilahî bir rehberlik sistemidir. Bu görüşe göre, 
insanın içindeki öz fıtrat ile kâinatın ve hayatın anlamlı düzeni hikmet arasında özsel bir 
birliktelik, mükemmel bir uyum ve tamamlayıcılığın bulunduğunu göstermektedir. Bu 
bağlamda hikmet, yalnızca teorik bir bilgi formu değil, fıtratın istikametini koruyan ve 
insan hayatına anlam kazandıran yönlendirici bir güç olarak konumlandırılmaktadır. 
Çalışmamızda, fıtrat ve hikmet kavramlarının Kur’an’ın nüzulünden öncesi ve sonrası 
kullanımlarını da içeren semantik analizleri yapılmış klasik Arapça sözlüklerinden 
faydalanılmıştır. Bunlardan ilk Arapça sözlük olan Halil b. Ahmed’in Kitâbü’l-ʿAyn 
eserinden başlayarak kronolojik sıralamayla diğer Arapça sözlükler olan Tehẕîbü’l-luġa, 
Muʿcemü meḳāyîsi’l-luġa, Tâcü’l-luġa ve ṣıḥâḥu’l-ʿArabiyye, el-Muḥkem ve’l-muḥîṭü’l-
aʿẓam, Esâsü’l-belâġa, Lisânü’l-ʿArab, el-Ḳāmûsü’l-muḥîṭ’, Tâcü’l-ʿarûs min cevâhiri’l-
Ḳāmûs, el-Müfredât fî ġarîbi’l-Ḳurʾân eserlerinden faydalanılarak fıtrat ve hikmet 
kelimelerinin ilk çekirdek anlamlarından başlayarak zaman içerisindeki anlam katmanları 
incelenmiştir. Ardından konuyla ilgili Rum suresi 30. âyet ve Bakara suresi 269. âyetinin 
klasik tefsir geleneğinin öncü temsilcileri olan İbn Cerîr et-Taberî’nin Câmiʿu’l-beyân ʿan 
teʾvîli âyi’l-Ḳurʾân, Fahreddin er-Râzî’nin Mefâtîḥu’l-ġayb, İbn Kesîr’in Tefsîrü’l-Ḳurʾâni’l-
ʿaẓîm eserlerinden, ayrıca modern dönem tefsirlerinden Elmalılı Muhammed Hamdi 
Yazır’ın Hak Dini Kur’an Dili, Mustafa Meraği’nin Tefsirul Meraği, İbni Aşur’un et-Taḥrîr 
ve’t-tenvîr, eserlerindeki tefsir yorumları mukayeseli bir analize tabi tutulmuştur. 
Sonuç olarak fıtrat ile hikmet arasında varlıksal ve gayesel bir zorunluluk tespit edilmiş, 
kavramların semantik tahlilindeki dilsel zemin, fıtrat ile onu bir gaye üzere var eden ilahî 
hikmet arasındaki zorunlu ilişkiyi anlamak için sağlam bir temel oluşturmuştur. Yukarıda 
isimleri verilen müfessirlerin ilgili âyetler hakkında yorumları mukayese edildiğinde Fıtrat 
ve hikmet kavramlarının dolaylı olarak bahsedildiği fakat aralarındaki ilişkinin direkt 
ortaya konulmadığı fark edilmiştir. Bu çalışma sonunda İlahi hikmetin, fıtratı tamamlayan 
ve yetkinleştiren bir bütünlük arz ettiği anlaşılmış,insanın özünde programlanan fıtrat ile 



182  •  Semra Karagöllü 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

kâinatın ve hayatın anlamlı düzeni hikmet arasında tam bir uyum ve tekabüliyet ilişkisi 
bulunduğu sonucuna varılmıştır.  
 

Anahtar Kelimeler 
Tefsir, Fıtrat, Hikmet, Yaratılış Gayesi, Kur’an Kavramları 

Etik Beyan 
Bu çalışma Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesinde sürdürdüğümüz “Kur’an’ı Kerimde 
Fıtrat ve Hikmet İlişkisi”. başlıklı yüksek lisans tezi esas alınarak hazırlanmıştır. 
 

Türü Bildiri Özeti 
Geliş Tarihi 31.07.2025 
Kabul Tarihi 07.08.2025 
Yayım Tarihi 25.08.2025 
Kategori Sanat ve Beşeri Bilimler, Dinî Araştırmalar - İlahiyat 
Araştırma Alanı Tefsir - Kıraat 
Sempozyum : 
Adı 5. Türkiye Sosyal Bilimler Sempozyumu 
Web https://sempozyum.okuokut.org/tsbs 
Yer ve Tarih Ankara, Türkiye; 25-31 Ağustos 2025 
Sponsor Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi; Oku Okut Derneği 
Oturum Bilgisi 16. Oturum - 28 Ağustos 2025 Perşembe 15.00-16.00 
Telif Hakkı © 2025 Semra Karagöllü. Yazar telif hakkını elinde tutarak yayımcıya 

uygun lisans ile yayım izni vermiştir. 
Lisans CC BY-NC 4.0 
Yayımcı Oku Okut Yayınları 
Kaynak Gösterimi Karagöllü, Semra. “Kur’an’ı Kerimde Fıtrat ve Hikmet İlişkisi: Tefsir 

Eksenli Bir Analiz”. 5. Türkiye Sosyal Bilimler Sempozyumu Bildiri 
Özetleri Kitabı. ed. Abdullah Demir. 181-184. Ankara: Oku Okut 
Yayınları, 2025. https://doi.org/10.55709/okuokutyayinlari.82 

  



Kur’an’ı Kerimde Fıtrat ve Hikmet İlişkisi: Tefsir Eksenli Bir Analiz  •  183 
 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

The Relationship Between Fitra and Hikmah in the Holy Qur’ān: An 
Exegetical Analysis 

Semra Karagöllü 
 orcid.org/0009-0007-3622-4371  semra6079@hotmail.com  ror.org/05ryemn72 

Ankara Yıldırım Beyazıt University, Institute of Social Sciences, Department of Exegesis, 
Ankara, Türkiye 

Abstract 
This study provides an in-depth analysis of the multifaceted relationship between fiṭra and 
ḥikma, two central concepts of the Qurʾān, within the framework of the discipline of 
exegesis (tafsīr). Whereas fiṭra denotes the primordial essence that the human being 
brings from birth, which is compatible with the divine code and the telos of creation, 
ḥikma represents the comprehensive dimension of divine wisdom, which is manifest both 
in the perfect order that encompasses the cosmos (sunnat Allāh) and in the principles of a 
righteous and virtuous life. The research has been written in response to the problem that 
in the literature of exegesis, these two concepts are generally studied independently, yet 
the necessary and organic bond between them has not been systematically established. 
Fiṭra is the human being’s potential to understand and adapt to the divine wisdom 
inscribed in the universe and life. Ḥikma, in turn, is a divine system of guidance that 
activates this very innate potential, protects it from corruption, and guides it to its 
ultimate telos. According to this view, it is shown that there is an essential unity, a perfect 
harmony, and complementarity between the inner essence of the human being, fiṭra, and 
the meaningful order of the cosmos and life, ḥikma. In this context, ḥikma is positioned 
not merely as a theoretical form of knowledge but as a guiding force that preserves the 
direction of the fiṭra and gives meaning to human life. 
In our study, semantic analyses of the concepts of fiṭra and ḥikma were conducted by 
utilizing classical Arabic lexicons, including their usages before and after the revelation 
(nuzūl) of the Qurʾān. Beginning with the Kitāb al-ʿAyn by al-Khalīl b. Aḥmad, the first 
Arabic lexicon, other Arabic lexicons were consulted in chronological order, such as 
Tahdhīb al-lugha, Muʿjam maqāyīs al-lugha, Tāj al-lugha wa-ṣiḥāḥ al-ʿArabiyya, al-
Muḥkam wa-l-muḥīṭ al-aʿẓam, Asās al-balāgha, Lisān al-ʿArab, al-Qāmūs al-muḥīṭ, Tāj al-
ʿarūs min jawāhir al-Qāmūs, and al-Mufradāt fī gharīb al-Qurʾān, to examine the semantic 
layers of the words fiṭra and ḥikma from their initial core meanings through their 
development over time. Subsequently, the exegetical commentaries on the relevant 
verses, Sūrat al-Rūm (30:30) and Sūrat al-Baqara (2:269), from the works of pioneering 
representatives of the classical tafsīr tradition—such as Ibn Jarīr al-Ṭabarī’s Jāmiʿ al-bayān 
ʿan taʾwīl āy al-Qurʾān, Fakhr al-Dīn al-Rāzī’s Mafātīḥ al-ghayb, and Ibn Kathīr’s Tafsīr al-
Qurʾān al-ʿaẓīm—as well as from modern-period exegeses—such as Elmalılı Muhammed 
Hamdi Yazır’s Hak Dini Kur'an Dili, Muṣṭafā al-Marāghī's Tafsīr al-Marāghī, and Ibn 
ʿĀshūr’s al-Taḥrīr wa-l-tanwīr—were subjected to a comparative analysis. 
In conclusion, an ontological and teleological necessity between fiṭra and ḥikma has been 
identified; the linguistic ground in the semantic analysis of the concepts has formed a solid 



184  •  Semra Karagöllü 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

foundation for understanding the necessary relationship between the fiṭra and the divine 
wisdom that brought it into existence for a purpose. Upon comparing the commentaries 
of the above-mentioned exegetes on the relevant verses, it was noticed that the concepts 
of fiṭra and ḥikma are mentioned indirectly, but the relationship between them is not 
directly established. It was understood that divine wisdom presents an integrity that 
completes and perfects the fiṭra, and the conclusion was reached that a complete harmony 
and a relationship of correspondence exists between what is programmed in the human 
essence, fiṭra, and the meaningful order of the universe and life, ḥikma. 
 

Keywords 
Tafsīr, Fitrah, Hikmah, Purpose of Creation, Qur’ānic Concepts 

Ethical Statement 
This study is based on the master’s thesis titled “The Relationship between Fitrah and 
Wisdom in the Qur’an”, which we are conducting at Ankara Yıldırım Beyazıt University. 
 

Type Conference Proceeding Abstract 
Received 2025-07-31 
Accepted 2025-08-07 
Published 2025-08-25 
Category Art & Humanities, Religion & Theology 
Research Area Religious Studies, Tafsīr - Qirāʾah 
Conference : 
Title The 5th Turkish Symposium of Social Sciences 
Web https://sempozyum.okuokut.org/tsbs 
Location & Date Ankara, Türkiye; August 25-31, 2025 
Sponsor Ankara Yıldırım Beyazıt University; Oku Okut Association 
Proceeding Session Session 16 - Thursday, 28 August 2025 15.00-16.00 
Copyright © 2025 Semra Karagöllü. The author retains the copyright and 

provides the publisher with a proper license to publish. 
License CC BY-NC 4.0 
Publisher Oku Okut Press 
Citation Karagöllü, Semra. “The Relationship Between Fitra and Hikmah in 

the Holy Qur’ān: An Exegetical Analysis”. The 5th Turkish Symposium 
of Social Sciences The Books of Abstracts. ed. Abdullah Demir. 181-184. 
Ankara: Oku Okut Press, 2025. 
https://doi.org/10.55709/okuokutyayinlari.82 



 

sempozyum.okuokut.org 
 

193  

Dini Yüksek İhtisas Merkezlerinde Arapça Eğitimi: Yarım Asırlık 
Müfredat ve Uygulama Analizi 

Zekiye Akbulut 
 orcid.org/0009-0007-1088-8866  zekiyeakbulut25@gmail.com  ror.org/05ryemn72 

Ankara Yıldırım Beyazıt University, Institute of Social Sciences, Department of Basic Islamic 
Sciences, Ankara, Türkiye 

Öz 
Bu çalışma, Dini Yüksek İhtisas Merkezlerinde uygulanan Arapça öğretim programlarının 
kavramsal ve tarihsel gelişimini analiz etmektedir; kapsam olarak 1975’te uygulanan ilk 
programdan (07.08.1975) başlayarak 1978, 1999 ve 2007 yıllarındaki program 
değişikliklerini, öğretim materyallerini (Mebâdiul’l-Arabiyye, El-Mühezzeb, Merâhu’l-
Ervâh, el-Belâġatu’l-Vâdıha, el-İḫtiyâr vb.) ve müfredat uygulamalarını ele almaktadır. 
Araştırmanın önemi, İslamî ilimlerin kaynak dilinin (Arapça) öğretimine ilişkin kurumsal 
uygulamaların nasıl evrildiğini, klasik metin merkezli eğitim ile modern dil öğretim 
yaklaşımlarının nasıl harmanlandığını ve bu değişimin din görevlilerinin mesleki 
yeterliliğine etkisini ortaya koymasındadır. Amaç, Haseki merkezlerinin kuruluş amacını 
(müftü ve vaizlerin mesleki donanımını artırma, dini kaynaklara erişim ve sahada uzman 
personel yetiştirme) doğrulayacak biçimde programların hedef, içerik ve uygulama 
değişikliklerini tespit etmek ve bu değişikliklerin nedenlerini ve sonuçlarını 
değerlendirmektir. Yöntem olarak belge temelli tarihsel ve içerik analizine dayalı 
karşılaştırmalı bir yaklaşım uygulanmış; resmi program metinleri, ders çizelgeleri, okutma 
listeleri ve uygulama esasları kronolojik olarak çözümlenmiştir. Bulgular, ilk programın iki 
yıllık, yoğun klasik metin ve dilbilgisi ağırlıklı yapısının (haftalık 25 saat; Arapça, tefsir, 
hadis, fıkıh, Türk-İslam kültürü) 1978’de usûl ve mütalaa uygulamaları, artan Arapça ders 
saati ve sınav/tez düzenlemeleriyle güçlendirildiğini; 1999’da hazırlık yılı eklenerek üç 
yıllık yapıya geçildiğini ve dönem-kredi/tablo sisteminin uygulamaya konduğunu; 2007’de 
ise hazırlık-ihtisas ayrımının netleşip modern dil öğretim yöntemleri (dinleme-konuşma, 
okuma-anlama, yazma, çeviri) ile pratik becerilerin ön plana alındığını göstermektedir. 
Sonuç olarak, Haseki programları klasik kaynaklara bağlı kalarak kurumsallaşmış bir dil 
eğitimi geleneği oluşturmuş; zamanla toplumun ve hizmet ihtiyaçlarının gerektirdiği 
biçimde metodolojik ve yapılandırılmış yenilikler yaparak din görevlilerinin hem metin 
anlayışını hem de iletişim becerilerini artırmaya yönelik bir dönüşüm sergilemiştir. 

Anahtar Kelimeler 
Arap Dili ve Belagati, Dini Yüksek İhtisas Merkezi, Arapça Dil Eğitimi, Diyanet İşleri 
Başkanlığı, Modern Dil Öğretim Yöntemleri, Müfredat Uygulamaları, Tarihsel Analiz 

Etik Beyan 
Bu çalışma, Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesinde Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Candan 
danışmanlığında sürdürdüğümüz “Diyanet İşleri Başkanlığı Dini Yüksek İhtisas 



186  •  Zekiye Akbulut 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

Merkezlerinde Arapça Eğitim Tarihi ve Öğretim Yöntem ve Teknikleri” başlıklı yüksek 
lisans tezi tezi esas alınarak hazırlanmıştır. 
 

Türü Bildiri Özeti 
Geliş Tarihi 31.07.2025 
Kabul Tarihi 13.08.2025 
Yayım Tarihi 25.08.2025 
Kategori Sanat ve Beşeri Bilimler, Dil ve Dilbilim 
Araştırma Alanı Arap Dili ve Edebiyatı 
Sempozyum : 
Adı 5. Türkiye Sosyal Bilimler Sempozyumu 
Web https://sempozyum.okuokut.org/tsbs 
Yer ve Tarih Ankara, Türkiye; 25-31 Ağustos 2025 
Sponsor Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi; Oku Okut Derneği 
Oturum Bilgisi 17. Oturum - 28 Ağustos 2025 Perşembe 17.00-18.00 
Telif Hakkı © 2025 Zekiye Akbulut. Yazar telif hakkını elinde tutarak yayımcıya 

uygun lisans ile yayım izni vermiştir. 
Lisans CC BY-NC 4.0 
Yayımcı Oku Okut Yayınları 
Kaynak Gösterimi Akbulut, Zekiye. “Dini Yüksek İhtisas Merkezlerinde Arapça Eğitimi: 

Yarım Asırlık Müfredat ve Uygulama Analizi”. 5. Türkiye Sosyal 
Bilimler Sempozyumu Bildiri Özetleri Kitabı. ed. Abdullah Demir. 185-
188. Ankara: Oku Okut Yayınları, 2025. 
https://doi.org/10.55709/okuokutyayinlari.82 

  



Dini Yüksek İhtisas Merkezlerinde Arapça Eğitimi: Yarım Asırlık Müfredat ve Uygulama Analizi  •  187 
 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

Arabic Education in Religious High Specialization Centers: A Half-
Century Curriculum and Practice Analysis 

Zekiye Akbulut 
 orcid.org/0009-0007-1088-8866  zekiyeakbulut25@gmail.com  ror.org/05ryemn72 

Ankara Yıldırım Beyazıt University, Institute of Social Sciences, Department of Basic Islamic 
Sciences, Ankara, Turkey 

Abstract 
This study analyzes the conceptual and historical development of Arabic instruction 
programs implemented at the Religious High Specialization Center, and derivative 
specialization centers. Its scope covers programmatic developments from the inaugural 
curriculum implemented in 1975 (07.08.1975) through the revisions of 1978, 1999 and 2007, 
including instructional materials (Mabâdī al-ʿArabiyya, al-Mushazzab, Marāḥu’l-Arwāḥ, al-
Balāghatu’l-Wāḍiḥa, al-Ikhtiyār, etc.) and curricular practices. The significance of the 
research lies in revealing how institutional approaches to teaching the source language of 
Islamic sciences (Arabic) have evolved, and how classical text–centered education has 
been combined with modern language-teaching methods to enhance the professional 
competence of religious personnel. The aim is to identify and evaluate changes in program 
objectives, content and implementation that align with the Haseki centers’ founding 
mission—improving the professional qualifications of muftis and preachers, facilitating 
access to primary religious sources, and producing field-ready specialists—and to explain 
the causes and effects of these changes. The method is a document-based historical and 
content-analysis approach: official program texts, course schedules, reading lists and 
implementation rules were examined chronologically. Findings indicate that the first 
program’s two-year, classical text- and grammar-heavy structure (25 weekly hours 
covering Arabic, tafsīr, ḥadīth, fiqh, and Turkish-Islamic culture) was strengthened in 1978 
through the addition of uṣūl courses, supervised reading sessions, increased Arabic contact 
hours and formalized exam/ thesis procedures; that in 1999 a preparatory year was 
introduced and the curriculum was reorganized into a three-year, term/credit-based 
model; and that by 2007 the preparatory/specialization distinction was clearly 
institutionalized and modern communicative skills (listening-speaking, reading-
comprehension, writing, translation) and practical competencies were foregrounded. In 
conclusion, Haseki programs have built a sustained tradition of institutionalized Arabic 
training grounded in classical sources while progressively adopting methodological and 



188  •  Zekiye Akbulut 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

structural reforms responsive to societal and service needs, thereby enhancing both 
textual comprehension and communicative capability among religious functionaries. 

Keywords 
Arabic Language and Rhetoric, Religious Higher Specialization Center, Arabic Language 
Education, Presidency of Religious Affairs, Modern Language Teaching Methods, 
Curriculum Implementation, Historical Analysis 

Ethical Statement 
This study is based on the master’s thesis titled “History of Arabic Education and Teaching 
Methods and Techniques at the Religious Higher Specialization Centers of the Presidency 
of Religious Affairs", which we are conducting at Ankara Yıldırım Beyazıt University under 
the supervision of Asst. Prof. Dr. Mehmet Candan. 
 

Type Conference Proceeding Abstract 
Received 2025-07-31 
Accepted 2025-08-13 
Published 2025-08-25 
Category Art & Humanities, Language & Linguistics 
Research Area Arabic Language and Literature 
Conference : 
Title The 5th Turkish Symposium of Social Sciences 
Web https://sempozyum.okuokut.org/tsbs 
Location & Date Ankara, Türkiye; August 25-31, 2025 
Sponsor Ankara Yıldırım Beyazıt University; Oku Okut Association 
Proceeding Session Session 17 - Thursday, 28 August 2025 17.00-18.00 
Copyright © 2025 Zekiye Akbulut. The author retains the copyright and 

provides the publisher with a proper license to publish. 
License CC BY-NC 4.0 
Publisher Oku Okut Press 
Citation Akbulut, Zekiye. “Arabic Education in Religious High Specialization 

Centers: A Half-Century Curriculum and Practice Analysis”. The 5th 
Turkish Symposium of Social Sciences The Books of Abstracts. ed. 
Abdullah Demir. 185-188. Ankara: Oku Okut Press, 2025. 
https://doi.org/10.55709/okuokutyayinlari.82 



 

sempozyum.okuokut.org 
 

197  

Balkan Ülkelerinde Cami Merkezli Din Görevlisi Yetiştirme 
Süreçleri: Bosna-Hersek, Kosova ve Arnavutluk Örneği 

Ömer Şimşek 
 orcid.org/0009-0004-9564-3005  omer.simsek@ogu.edu.tr  ror.org/01dzjez04 

Eskişehir Osmangazi Üniversitesi, İlahiyat Fakültesi, Kıraat İlmi Anabilim Dalı, Eskişehir, Türkiye  

Abdulsamet Ceran 
 orcid.org/0009-0001-1071-8871  abdulsamet.ceran123@gmail.com  ror.org/00dbd8b73 

Dokuz Eylül Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Türk İslam Edebiyatı Anabilim Dalı, 
İzmir, Türkiye 

Öz 
Balkan coğrafyası, tarih boyunca farklı kültürlere ve toplumlara ev sahipliği yapmış kadim 
topraklardır. Bu kültürel ve toplumsal çeşitlilik, bölgedeki eğitim yapıları ve dinî 
kurumların şekillenmesinde belirleyici olmuştur. Zengin mirasa sahip olan bölgede din 
görevlisi yetiştirme usulleri de toplumlara göre farklılaşmıştır. Özellikle Osmanlı 
Devleti’nden itibaren din hizmetlerinin kurumsallaşmış olması bölgedeki din 
görevlilerinin yetiştirilmesini de sistemli hale getirmiştir. Bu bağlamda medreseler başta 
olmak üzere diğer eğitim merkezleri, uzun yıllar boyunca din görevlisi eğitiminin 
sürdürülmesinde temel kurumlar olmuştur. Tebliğde Bosna-Hersek, Kosova ve 
Arnavutluk’ta din görevlisi yetiştirme usulleri tarihsel süreç çerçevesinde 
incelenmektedir. Geçmişteki medrese sistemi ile günümüzde faaliyet gösteren ilahiyat 
fakülteleri ve dinî meslek liseleri analiz edilmektedir. Din görevlilerinin yeterlilikleri, almış 
oldukları eğitimler, atanma kriterleri, eğitimde yerel ve uluslararası iş birlikleri ve sürecin 
yürütülmesindeki problemler ele alınmıştır. Bugün çalışmamıza konu olan üç ülkede din 
hizmetleri İslam birliklerinin yürütmesinde olup, bölgesel ihtiyaçlara göre farklı eğitim 
modelleri de uygulanmaktadır. Bu kapsamda din görevlisi yetiştirme metodu klasik ile 
modern usullerin mündemiç şekilde takip edilmesiyle yapılmaktadır. Diyanet İşleri 
Başkanlığı da bölgede önemli hizmetlerde bulunmakta; kurumsal destek, akademik katkı 
ve öğrencilere burs gibi birçok konuda çalışmalarını yürütmektedir. Çalışmada, Bosna-
Hersek, Kosova ve Arnavutluk’ta din görevlisi yetiştirme süreçlerini daha iyi anlayabilmek 
amacıyla geçmişle günümüzü birlikte ele alan nitel bir çalışma yapılmıştır. Araştırma 
kapsamında tarihî belgeler, akademik kaynaklar ve resmî raporlar titizlikle incelenmiş; 
böylece bölgenin dinî eğitim sistemi çok yönlü olarak değerlendirilmiştir. Bununla birlikte, 
söz konusu ülkelerde cami görevlileriyle yapılan görüşmeler sayesinde güncel 
uygulamalara dair bilgiler doğrudan sahadan elde edilmiştir. Elde edilen bu veriler, 
literatürdeki bilgilerle karşılaştırılarak bütüncül bakış açısı oluşturmuştur. Bu sayede dinî 
eğitim faaliyetleri kapsamlı şekilde analiz edilmiş; klasik ve modern yöntemlerin nasıl bir 
arada uygulandığı ve bu yapının bölge halkının ihtiyaçlarına nasıl karşılık verdiği ortaya 
konmuştur. Bu bildiri, akademik sahaya katkı sağlamakta ve bu alandaki idarecilere ve dinî 
kurumlara rehberlik etmeyi amaçlamaktadır. Bu yönüyle çalışma, sadece üç ülkenin değil, 
tüm Balkan coğrafyasının dinî, kültürel ve eğitsel yapısını anlamada önemli bir boşluğu 



190  •  Ömer Şimşek - Abdulsamet Ceran 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

doldurmakta; farklı eğitim modellerin nasıl uygulandığını ve bu modellerin toplumsal 
karşılığını ortaya koyarak ilerleyen dönemlerde din görevlisi yetiştirme politikalarının 
geliştirilmesinde önemli kaynak olmaktadır. Bosna-Hersek, Kosova ve Arnavutluk’taki 
kurumlar, sadece bilgi aktarımı değil aynı zamanda toplumsal kimlik oluşumuna yönelik 
bir görev de üstlenmektedir. Ulaşılan bilgiler, bölgedeki din hizmetlerinin planlanması ve 
geleceğe yönelik daha etkili adımlar atılabilmesi açısından yol gösterici niteliktedir. 

Anahtar Kelimeler 
Din Eğitimi, Balkanlar, Din Görevlisi, Medrese ve İlahiyat, Din Hizmetleri 
 

Türü Bildiri Özeti 
Geliş Tarihi 28.07.2025 
Kabul Tarihi 01.08.2025 
Yayım Tarihi 25.08.2025 
Kategori Sosyal ve Davranış Bilimleri, Eğitim 
Araştırma Alanı Din Eğitimi 
Sempozyum : 
Adı 5. Türkiye Sosyal Bilimler Sempozyumu 
Web https://sempozyum.okuokut.org/tsbs 
Yer ve Tarih Ankara, Türkiye; 25-31 Ağustos 2025 
Sponsor Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi; Oku Okut Derneği 
Oturum Bilgisi 17. Oturum - 28 Ağustos 2025 Perşembe 17.00-18.00 
Telif Hakkı © 2025 Ömer Şimşek - Abdulsamet Ceran. Yazarlar telif hakkını 

elinde tutarak yayımcıya uygun lisans ile yayım izni vermiştir. 
Lisans CC BY-NC 4.0 
Yayımcı Oku Okut Yayınları 
Kaynak Gösterimi Şimşek, Ömer - Ceran, Abdulsamet. “Balkan Ülkelerinde Cami 

Merkezli Din Görevlisi Yetiştirme Süreçleri: Bosna-Hersek, Kosova 
ve Arnavutluk Örneği”. 5. Türkiye Sosyal Bilimler Sempozyumu Bildiri 
Özetleri Kitabı. ed. Abdullah Demir. 189-192. Ankara: Oku Okut 
Yayınları, 2025. https://doi.org/10.55709/okuokutyayinlari.82 

  



Balkan Ülkelerinde Cami Merkezli Din Görevlisi Yetiştirme Süreçleri  •  191 
 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

Mosque-Centered Religious Official Training Processes in the 
Balkan Countries: The Example of Bosnia-Herzegovina, Kosovo and 

Albania 
Ömer Şimşek 

 orcid.org/0009-0004-9564-3005  omer.simsek@ogu.edu.tr  ror.org/01dzjez04 
Eskişehir Osmangazi University, Faculty of Theology, Department of Quranic Sciences, 

Eskişehir, Türkiye 

Abdulsamet Ceran 
 orcid.org/0009-0001-1071-8871  abdulsamet.ceran123@gmail.com  ror.org/00dbd8b73 

Dokuz Eylül University, Institute of Social Sciences, Department of Turkish Islamic Literature, 
Izmir, Türkiye 

Abstract 
The Balkans are ancient lands that have hosted diverse cultures and societies throughout 
history. This cultural and social diversity has shaped the region’s educational structures 
and religious institutions. With its rich heritage, the methods for training religious officials 
have also varied across societies. The institutionalization of religious services, particularly 
since the Ottoman Empire, has systematized the training of religious officials in the region. 
In this context, madrasas, and other educational centers, have been fundamental 
institutions for the training of religious officials for many years. This paper examines the 
methods for training religious officials in Bosnia-Herzegovina, Kosovo, and Albania within 
a historical framework. It analyzes the madrasah system of the past and the faculties of 
theology and religious vocational high schools currently operating. The qualifications of 
religious officials, their training, appointment criteria, local and international 
collaborations in education, and the challenges faced in implementing these processes are 
discussed. In the three countries under study, religious services are administered by 
Islamic associations, and different educational models are implemented according to 
regional needs. In this context, the method of training religious officials is carried out by 
inherently following classical and modern methods. The Presidency of Religious Affairs 
also provides important services in the region, conducting studies on a variety of issues, 
including institutional support, academic contributions, and student scholarships. This 
study conducted a qualitative study, combining the past and present, to better understand 
the processes of training religious officials in Bosnia-Herzegovina, Kosovo, and Albania. 
Historical documents, academic sources, and official reports were meticulously examined, 
providing a multifaceted assessment of the region’s religious education system. 
Furthermore, information on current practices was obtained directly from the field 
through interviews with mosque officials in these countries. This data was compared with 
information in the literature to form a holistic perspective. This comprehensive analysis 
of religious education activities revealed how classical and modern methods are 
implemented in conjunction and how this structure meets the needs of the region’s 
population. This paper contributes to the academic field and aims to guide administrators 
and religious institutions in this field. In this respect, the study fills a significant gap in 



192  •  Ömer Şimşek - Abdulsamet Ceran 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

understanding the religious, cultural, and educational structures of not only these three 
countries but also the entire Balkan region. By revealing how different educational models 
are implemented and their social implications, it serves as a valuable resource for 
developing future policies for training religious officials. Institutions in Bosnia-
Herzegovina, Kosovo, and Albania undertake not only the transfer of knowledge but also 
the formation of social identity. The information obtained provides guidance for planning 
religious services in the region and for taking more effective steps for the future. 

Keywords 
Religious Education, Balkans, Religious Official, Madrasah and Theology, Religious Services 
 

Type Conference Proceeding Abstract 
Received 2025-07-28 
Accepted 2025-08-01 
Published 2025-08-25 
Category Social and Behaviour Sciences, Education 
Research Area Religious Studies, Religious Education 
Conference : 
Title The 5th Turkish Symposium of Social Sciences 
Web https://sempozyum.okuokut.org/tsbs 
Location & Date Ankara, Türkiye; August 25-31, 2025 
Sponsor Ankara Yıldırım Beyazıt University; Oku Okut Association 
Proceeding Session Session 17 - Thursday, 28 August 2025 17.00-18.00 
Copyright © 2025 Ömer Şimşek - Abdulsamet Ceran. The authors retains the 

copyright and provides the publisher with a proper license to 
publish. 

License CC BY-NC 4.0 
Publisher Oku Okut Press 
Citation Şimşek, Ömer - Ceran, Abdulsamet. “Mosque-Centered Religious 

Official Training Processes in the Balkan Countries: The Example of 
Bosnia-Herzegovina, Kosovo and Albania”. The 5th Turkish 
Symposium of Social Sciences The Books of Abstracts. ed. Abdullah 
Demir. 189-192. Ankara: Oku Okut Press, 2025. 
https://doi.org/10.55709/okuokutyayinlari.82 



 

sempozyum.okuokut.org 
 

201  

Ailede Din Eğitimi Bağlamında Ebeveyn Destek Programı Önerisi 

Fatma Göçmen 
 orcid.org/0000-0003-1393-4729  meferenes@gmail.com  ror.org/04qvdf239 

Yozgat Bozok Üniversitesi, İlahiyat Fakültesi, Din Eğitimi Anabilim Dalı, Yozgat, Türkiye  

Öz 
Bireyin dini kimliğinin ve değer dünyasının inşasında aile, en temel ve etkili kurumdur. 
Özellikle çocukluk döneminde dini duygu, düşünce ve davranışların temelleri büyük 
oranda aile ortamında atılmaktadır. Ancak günümüzde sosyal medya, akran etkisi ve dijital 
ortamların yaygınlaşması gibi çevresel faktörler, çocukların manevi gelişiminde olumsuz 
etkiler oluşturabilmekte; bu da ailede sağlam temellere dayalı bir din eğitimi verilmesini 
zorunlu hale getirmektedir. Mevcut araştırmalar, ebeveynlerin çocuklarına din eğitimi 
verme konusunda istekli olduklarını, ancak bu konuda yeterli bilgi, beceri ve donanıma 
sahip olmadıklarını ortaya koymaktadır. 
Bu çalışmada, “Ailede din eğitimi ihtiyacı nasıl karşılanabilir?”, “Ebeveyn sahip olduğu dini 
bilgileri çocuğuna hangi yöntem ve tekniklerle aktarabilir?” ve “Dini bilgi ve değerleri 
merkeze alan aile eğitim programının içeriği ne olmalıdır?” sorularına cevap aranmıştır. 
Bu kapsamda, “Din ve Değer Merkezli Aile Eğitimi Programı” önerisi sunulmuştur. 
Programın amacı, ebeveynlerin sahih dini bilgi, değer ve tutumlarla donatılmasını 
sağlamak; aynı zamanda bu kazanımları çocuklara etkili yöntem ve tekniklerle 
aktarabilecek yeterliliğe ulaşmalarını desteklemektir. 
Araştırma, nitel araştırma yöntemlerinden literatür taraması (doküman incelemesi) 
tekniğiyle yürütülmüştür. “Ailede din eğitimi” ve “aile eğitim programı” anahtar 
kelimeleriyle ulusal ve uluslararası literatür taranmış; akademik yayınlar, tezler, raporlar 
ve resmi belgeler analiz edilerek çalışma zemini oluşturulmuştur. 
Ayrıca Milli Eğitim Bakanlığı’nın 2024–2025 eğitim-öğretim yılı itibarıyla uygulamaya 
koyduğu Maarif Modeli Ebeveyn Okulu kurs programı, bu önerilen yapıya uygun bir temel 
teşkil etmektedir. Maarif Modeli çerçevesinde ailelere yönelik açılan “Aile Okulu 1 ve 2” 
kurslarının kapsamı genişletilmiş, bu kurslardan 2025 yılı itibarıyla 25 binden fazla veli 
faydalanmıştır. Elde edilen bu hazırbulunuşluk düzeyi üzerine, gönüllülük esasına dayalı 
olarak “Din ve Ahlaki Değerler Merkezli Ebeveyn Okulu” programı geliştirilebilir. Bu 
program aracılığıyla ebeveynlerin din ve ahlak alanında bilgi, beceri ve tutum 
kazanmaları; çocuklarına olumlu rol model olmaları ve etkili bir din eğitimi sunmaları 
hedeflenmektedir. 
Sonuç olarak, ailede değer temelli bir din eğitimi uygulaması, çocukların dini kimliğinin 
sağlıklı biçimde inşasında ve çağın olumsuz etkilerine karşı korunmasında önemli bir rol 



194  •  Fatma Göçmen 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

oynayacaktır. Bu bağlamda önerilen programın uygulanması, aile temelli manevi gelişimi 
destekleyici etkili bir model sunmaktadır. 

Anahtar Kelimeler 
Din Eğitimi, Ebeveyn Eğitimi, Değerler Eğitimi, Maarif Modeli, Çocuğun Din Eğitimi, Aile 
Eğitimi Programı 
 

Türü Bildiri Özeti 
Geliş Tarihi 31.07.2025 
Kabul Tarihi 01.08.2025 
Yayım Tarihi 25.08.2025 
Kategori Sosyal ve Davranış Bilimleri, Eğitim 
Araştırma Alanı Din Eğitimi 
Sempozyum : 
Adı 5. Türkiye Sosyal Bilimler Sempozyumu 
Web https://sempozyum.okuokut.org/tsbs 
Yer ve Tarih Ankara, Türkiye; 25-31 Ağustos 2025 
Sponsor Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi; Oku Okut Derneği 
Oturum Bilgisi 17. Oturum - 28 Ağustos 2025 Perşembe 17.00-18.00 
Telif Hakkı © 2025 Fatma Göçmen. Yazar telif hakkını elinde tutarak yayımcıya 

uygun lisans ile yayım izni vermiştir. 
Lisans CC BY-NC 4.0 
Yayımcı Oku Okut Yayınları 
Kaynak Gösterimi Göçmen, Fatma. “Ailede Din Eğitimi Bağlamında Ebeveyn Destek 

Programı Önerisi”. 5. Türkiye Sosyal Bilimler Sempozyumu Bildiri 
Özetleri Kitabı. ed. Abdullah Demir. 193-196. Ankara: Oku Okut 
Yayınları, 2025. https://doi.org/10.55709/okuokutyayinlari.82 

  



Ailede Din Eğitimi Bağlamında Ebeveyn Destek Programı Önerisi  •  195 
 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

Parent Support Program Proposal in the Context of Religious 
Education in the Family 

Fatma Göçmen 
 orcid.org/0000-0003-1393-4729  meferenes@gmail.com  ror.org/04qvdf239 

Yozgat Bozok University, Faculty of Theology, Department of Religious Education, 
Yozgat, Türkiye 

Abstract 
The family is the most fundamental and influential institution in the construction of an 
individual’s religious identity and world of values. The foundations of religious feelings, 
thoughts, and behaviors are largely laid within the family environment, particularly 
during childhood. However, environmental factors such as social media, peer influence, 
and the proliferation of digital environments can negatively impact children’s spiritual 
development, making it essential to provide a basic religious education within the family. 
Current research reveals that parents are willing to provide religious education to their 
children, but lack the necessary knowledge, skills, and equipment.  
This study explores the questions, “How can the need for religious education be met in the 
family?”, “Which methods and techniques can parents use to convey their religious 
knowledge to their children?”, and “What should be the content of a family education 
program centered on religious knowledge and values?” In this context, a proposal for a 
“Religion and Value-Centered Family Education Program” is presented. The program aims 
to equip parents with authentic religious knowledge, values, and attitudes, while also 
supporting them in attaining the competence to transmit these learnings to their children 
through effective methods and techniques.  
The research was conducted using a literature review (document review), a qualitative 
research method. National and international literature was searched using the keywords 
“religious education in the family” and “family education program,” and the study was 
established by analyzing academic publications, theses, reports, and official documents.  
Furthermore, the Ministry of National Education’s Maarif Model Parent School course 
program, implemented in the 2024–2025 academic year, provides a suitable foundation for 
this proposed structure. The scope of the “Family School 1 and 2” courses offered to 
families within the Maarif Model has been expanded, and by 2025, more than 25,000 
parents had benefited from these courses. Building on this level of readiness, a voluntary 
“Religion and Moral Values-Centered Parent School” program can be developed. This 
program aims to help parents acquire knowledge, skills, and attitudes in religion and 
morality, serve as positive role models for their children, and provide an effective religious 
education.  
In conclusion, implementing values-based religious education within the family will play 
a crucial role in the healthy construction of children’s religious identity and in protecting 
them against the negative influences of the age. In this context, the implementation of the 



196  •  Fatma Göçmen 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

proposed program offers an effective model to support family-based spiritual 
development. 

Keywords 
Religious Education, Parent Education, Values Education, Education Model, Religious 
Education of the Child, Family Education Program 
 

Type Conference Proceeding Abstract 
Received 2025-07-31 
Accepted 2025-08-01 
Published 2025-08-25 
Category Social and Behaviour Sciences, Education 
Research Area Religious Studies, Religious Education 
Conference : 
Title The 5th Turkish Symposium of Social Sciences 
Web https://sempozyum.okuokut.org/tsbs 
Location & Date Ankara, Türkiye; August 25-31, 2025 
Sponsor Ankara Yıldırım Beyazıt University; Oku Okut Association 
Proceeding Session Session 17 - Thursday, 28 August 2025 17.00-18.00 
Copyright © 2025 Fatma Göçmen. The author retains the copyright and 

provides the publisher with a proper license to publish. 
License CC BY-NC 4.0 
Publisher Oku Okut Press 
Citation Göçmen, Fatma. “Parent Support Program Proposal in the Context 

of Religious Education in the Family”. The 5th Turkish Symposium of 
Social Sciences The Books of Abstracts. ed. Abdullah Demir. 193-196. 
Ankara: Oku Okut Press, 2025. 
https://doi.org/10.55709/okuokutyayinlari.82 



 

sempozyum.okuokut.org 
 

205  

Kûfe Tefsir Mektebinin Oluşumu ve Tefsir Tarihindeki Yeri 

Mahmut Yeğiner 
 orcid.org/0009-0002-9139-0368  myeginer79@gmail.com  ror.org/05ryemn72 

Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Temel İslam Bilimleri 
Anabilim Dalı, Ankara, Türkiye 

Harun Savut 
 orcid.org/0000-0003-2058-9257  harun.savut@aybu.edu.tr  ror.org/05ryemn72 

Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi, İlahiyat Fakültesi, Tefsir Anabilim Dalı, Ankara, Türkiye  

Öz 
Kûfe Tefsir Mektebi, tefsir ilminin mektepleri arasında sayılan ilim merkezlerinden 
birisidir. Kûfe’nin tefsirde önplana çıkmasının en önemli sebebleri olarak Hz. Ömer’in 
görevlendirdiği Ammar b. Yâsir (öl. 37/657), Sa’d b. Ebi Vakkas (öl. 55/675), Abdullah b. 
Mes’ûd (öl. 32/653), Ebu Musa el-Eşâri (öl. 42/663) ve halifeliği döneminde Küfe’yi başkent 
yapan Hz. Ali’nde burada bulunup Kur’an’ın açıklanması hususunda Müslümanlar’ın 
ihtiyaçlarına cevap vermeye çalışmalarıdır. Hz. Ömer ve Hz. Ali sahabileri halka İslam’ı 
öğretmek üzere görevlendirmişlerdi. Hz. Ömer zamanında Kûfe’de istikrarlı bir şekilde 
görev yapan sahabe İbni Mes’ûd’tur. Burada yürüttüğü tefsir faaliyetleri, ders halkaları ve 
onun oluşturduğu kıraat ilmi ve tefsir usulü bu bölgede genel kabul görmüştür. Bu 
bağlamda, Abdullâh b. Mes’ûd, Kûfe Tefsir Mektebi’nin kurucusu olarak kabul edilmiştir. 
Abdullâh b. Mes’ud’un hicri 32 yılında ölmesinden sonra, öğrencileri ondan öğrendikleri 
usule devam ettiler. Hz. Osman’ın şehadeti sonrası Hz. Ali’nin halife olması ve devletin 
merkezini Kûfe’ye taşıması, İbni Mes’ûd’un öğrencileri üzerine ilmi katkılarda 
bulunmasına zemin hazırladı. Kûfe Tefsir Mektebi, tefsir, kıraat, dilbilimleri ve rey ifade 
etmekte diğer tefsir mekteplerine nazaran öne çıktı. Tebe-i tâbiî dönemi ve tedvin dönemi 
tefsir eserleri meydana çıktı. Araştırmada, bu mektebe mensup olduğu düşünülen 
âlimlerin tefsir görüşleri İbnu Ebî Hâtim, Taberî, Suyûtî, Kurtûbi ve İbni Kesir gibi 
müfessirlerin rivâyet ağırlıklı tefsirlerinde ve Kisâi, Ferrâ, Kâsım b. Sellâm, Zeccâc gibi 
müfessirlerin dil bilimsel tefsirlerinde Mâtûridî, Zamahşerî, Beydâvî gibi müfessirlerin 
dirayet ağırlıklı tefsirlerinde etkileri tespit edilmiştir. Bu bağlamda, bu tefsirlerde tespit 
edilen tefsir ilmindeki etkileşimler bu mektebin tefsir ilminde önemini ortaya koymaya bir 
dayanak olmuştur. Bu çalışmada, genel amacımız Kûfe Tefsir Mektebi’nin varlığı, teşekkülü 
ve bir mektep olarak değerlendirilmesi, bu mektebin temsilcileri olan müfessirleri ve tefsir 
ilmine katkılarını güncel veriler ışığında tespit edip, bu mektebin etki alanı ve sonraki 
dönemlerdeki etki derecesi ortaya koymaktır. Kûfe Tefsir Mektebi temsilcilerinin Kur’an 
âyetlerini tefsir etmede izledikleri yöntem ve usuller üzerine değerlendirmeler oluştuğu 
varsayılan ilk zamandan ilerleyen zaman içinde sabiteleri ve değişkenlikleri karşısında 
müfessirlerin farklı bakış açıları oluşmuşsa nitel olarak eldeki tefsirlerdeki verilere göre 



198  •  Mahmut Yeğiner - Harun Savut 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

tespit etmektir. Bu veriler ışığında tefsir ilmi sahasında bu mektebin kendi zamanı etki 
alanı ve sonraki dönemlerdeki etki derecesi ortaya konulmaya çalışılacaktır. 

Anahtar Kelimeler 
Tefsir, İbn Mes’ud, Kûfe Tefsir Mektebi, Rey 

Etik Beyan 
Bu çalışma, Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesinde Prof. Dr. Harun Savut 
danışmanlığında sürdürdüğümüz "Kufe Tefsir Mektebinin Oluşumu ve Tefsir Tarihindeki 
Yeri" başlıklı yüksek lisans tezi esas alınarak hazırlanmıştır. 
 

Türü Bildiri Özeti 
Geliş Tarihi 10.07.2025 
Kabul Tarihi 07.08.2025 
Yayım Tarihi 25.08.2025 
Kategori Sanat ve Beşeri Bilimler, Dinî Araştırmalar - İlahiyat 
Araştırma Alanı Tefsir - Kıraat 
Sempozyum : 
Adı 5. Türkiye Sosyal Bilimler Sempozyumu 
Web https://sempozyum.okuokut.org/tsbs 
Yer ve Tarih Ankara, Türkiye; 25-31 Ağustos 2025 
Sponsor Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi; Oku Okut Derneği 
Oturum Bilgisi 18. Oturum - 28 Ağustos 2025 Perşembe 19.00-20.00 
Telif Hakkı © 2025 Mahmut Yeğiner - Harun Savut. Yazarlar telif hakkını elinde 

tutarak yayımcıya uygun lisans ile yayım izni vermiştir. 
Lisans CC BY-NC 4.0 
Yayımcı Oku Okut Yayınları 
Kaynak Gösterimi Yeğiner, Mahmut - Savut, Harun. “Kûfe Tefsir Mektebinin Oluşumu 

ve Tefsir Tarihindeki Yeri”. 5. Türkiye Sosyal Bilimler Sempozyumu 
Bildiri Özetleri Kitabı. ed. Abdullah Demir. 197-200. Ankara: Oku Okut 
Yayınları, 2025. https://doi.org/10.55709/okuokutyayinlari.82 

  



Kûfe Tefsir Mektebinin Oluşumu ve Tefsir Tarihindeki Yeri  •  199 
 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

The Formation of the School of Tafsīr in Kufa and its Place in the 
History of Tafsīr 

Mahmut Yeğiner 
 orcid.org/0009-0002-9139-0368  myeginer79@gmail.com  ror.org/05ryemn72 

Ankara Yıldırım Beyazıt University, Institute of Social Sciences Institute, Department of 
Department of Basic Islamic Sciences, Ankara, Türkiye 

Harun Savut 
 orcid.org/0000-0003-2058-9257  harun.savut@aybu.edu.tr  ror.org/05ryemn72 

Ankara Yıldırım Beyazıt University, Faculty of Theology, Department of Quranic Exegesis, 
Ankara, Türkiye 

Abstract 
The School of Tafsīr in Kufa is one of the centers of knowledge considered among the 
schools of the science of Tafsīr. The most important reasons for Kufa’s prominence in 
Tafsīr are the presence of Ammar b. Yāsir (d. 37/657), Sa’d b. Abi Waqqas (d. 55/675) , 
Abdullah b. Mas’ūd (d. 32/653) and Abu Musa al-Ashāri (d. 42/663) who were appointed by 
Omer (ra), and Ali (ra), who made Kufa the capital during his caliphate, and their efforts to 
meet the needs of Muslims in explaining the Quran. Omer (ra) and Ali (ra) assigned 
companions to teach the people about Islam. During the reign of Ömer (ra), the companion 
who consistently served in Kufa was Ibn Mas’ud. His exegetical / Tafsīr activities, teaching 
circles, and the science of recitation (Qiraat) and exegesis he developed were widely 
accepted in the region. In this context, Abdullah b. Mas’ūd is recognized as the founder of 
the School of Tafsīr in Kufa. After Abdullah b. Mas’ūd’s death in 32 AH, his students 
continued the method they learned from him. After the martyrdom of Osman (ra), Ali (ra) 
became the caliph and moved the center of the state to Kufa, which paved the way for Ibn 
Mas’ūd to make scientific contributions to his students. The Kufa School of Tafsīr stood out 
compared to other schools of Tafsīr in terms of Tafsīr, qiraat, linguistics and opinion. The 
works of exegesis of the Tābiʿū al-Tābʿīn period and the Tedvin period emerged. In this 
study, the Tafsīr views of the scholars who are thought to be members of this school have 
been identified in the narration-oriented Tafsīr of commentators such as Ibn Abi Hātim, 
Tabari, Suyūti, Qurtūbi and Ibn Kathir, and in the linguistic Tafsīr of commentators such 
as Qisā’i, al-Farā, Qāsim b. Sallām, Zajjāj, and in the dirayat-oriented Tafsīr of 
commentators such as al-Mātūridi, Zamahshari, and Baydāwi. In this context, the 
interactions in the science of Tafsīr identified in these commentaries have been a basis for 
revealing the importance of this school in the science of Tafsīr. In this study, our general 
aim is to determine the existence, formation and evaluation of the Kufa School of Tafsīr as 
a school, to identify the representatives of this school and their contributions to the 
science of Tafsīr in the light of current data, and to reveal the sphere of influence of this 
school and its degree of influence in later periods. The aim of this study is to determine 
qualitatively, according to the data in the available exegesis, if different perspectives of 
the exegetes have emerged in the face of their constants and variables in the course of 
time from the first time when the evaluations on the methods and procedures followed by 



200  •  Mahmut Yeğiner - Harun Savut 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

the representatives of the Kufa School of Tafsīr in the exegesis of the Qur’ānic verses are 
assumed to have occurred. In the light of these data, it will be tried to reveal the influence 
of this school in the field of Tafsīr science in its own time and the degree of influence in 
the following periods. 

Keywords 
Tafsīr, Ibn Mas’ud, The Kufa School of Tafsīr, Rey 

Ethical Statement 
This study is based on the master’s thesis titled “The Formation of the Kufa School of Tafsīr 
and Its Place in the History of Qur’anic Exegesis,” which we are conducting at Ankara 
Yıldırım Beyazıt University under the supervision of Prof. Dr. Harun Savut. 
 

Type Conference Proceeding Abstract 
Received 2025-07-10 
Accepted 2025-08-07 
Published 2025-08-25 
Category Art & Humanities, Religion & Theology 
Research Area Religious Studies, Tafsīr - Qirāʾah 
Conference : 
Title The 5th Turkish Symposium of Social Sciences 
Web https://sempozyum.okuokut.org/tsbs 
Location & Date Ankara, Türkiye; August 25-31, 2025 
Sponsor Ankara Yıldırım Beyazıt University; Oku Okut Association 
Proceeding Session Session 18 - Thursday, 28 August 2025 19.00-20.00 
Copyright © 2025 Mahmut Yeğiner - Harun Savut. The authors retains the 

copyright and provides the publisher with a proper license to 
publish. 

License CC BY-NC 4.0 
Publisher Oku Okut Press 
Citation Yeğiner, Mahmut - Savut, Harun. “The Formation of the School of 

Tafsīr in Kufa and its Place in the History of Tafsīr”. The 5th Turkish 
Symposium of Social Sciences The Books of Abstracts. ed. Abdullah 
Demir. 197-200. Ankara: Oku Okut Press, 2025. 
https://doi.org/10.55709/okuokutyayinlari.82 



 

sempozyum.okuokut.org 
 

209  

İbn Cüreyc’in Tefsir Geleneğindeki Yeri 

Eyüp Sarı 
 orcid.org/0009-0003-2666-4569  eyup.sari@student.asbu.edu.tr  ror.org/025y36b60 

Ankara Sosyal Bilimler Üniversitesi, İslami Araştırmalar Enstitüsü, Tefsir Anabilim Dalı, 
Ankara, Türkiye 

Öz 
Erken dönemde dini bilgiler iç içe olmuş hiç bir ilim kendi sahasında değerlendirilmeye 
tabi tutulmamıştır. Âlimlerin birçok alanı içeren bilgi birikimleri, rivayetler içerisinde 
barınmaktadır. Bu birikimler Mukâtil b. Süleyman (öl. 150/767) ve Tâberî (öl. 310/923) gibi 
müfessirlerin tefsir kitaplarında, Buhârî (öl. 256/870) ve Müslim (öl. 261/875) gibi 
muhaddislerin hadis kitaplarında, gerek bölümler içerisinde gerek ilgili âyetlerin 
açıklanmalarında bulunmaktadır. Erken dönem âlimlerin rivayetlerine bakıldığında 
onların hadisçi, fıkıhçı veya tefsirci olarak anılmadığı görülmektedir. Söz konusu 
kaynaklarda isimleri güvenilirlikle şöhret bulmuş şahıslar, aidiyetiyle anılacağı ilim dalına 
tartışılmaz bir katkıda bulunmuştur. Dolayısıyla ilk tabakalarda temayüz eden isimlerin 
her ilmin kendi sahasında değerlendirilmeye başladığı dönemde fıkıhçı, hadisçi veya 
tefsirci olarak anılması sürecin doğal bir sonucudur. Bizde çalışmamızda rivayet 
zincirlerinin önemli bir halkasını oluşturan, hicri birinci asrın sonu ve ikinci asrın ilk 
yarısında yaşamış olan ilmiyle şöhret bulmuş âlimlerden İbn Cüreyc’i ele aldık. Ebü’l-Velîd 
Abdülmelik b. Abdilazîz b. Cüreyc el-Kureşî h. 80 yılında Mekke’de dünyaya gelmiş Tâbiîn 
tabakasından bir âlimdir. Ebü’l-Velîd ve Ebü’l-Hâlid künyeleriyle meşhur olmuştur. H. 150 
yılında vefat etmiştir. İbn Cüreyc’i ele alan çalışmalar incelendiğinde onun hadisciliği 
vurgulanmıştır. Ancak Tefsir alanına ilişkin rivayetlerinin yeterince ele alınmadığı 
görülmektedir. Kendisine ait rivayetler içerisinde, daha sonraları sistemli bir şekilde 
dallara ayrılacak olan İslamî ilimlerin hemen her alanına ait bilgiler bulunmaktadır. Bu 
bağlamda tarafımızca, İbn Cüreyc’in tefsir rivayetleri üzerine bir araştırma yapılarak 
tefsirci yönüne vurgu yapıldı. Tefsir rivayetleri üzerinde inceleme yapılırken Kur’ân 
ilimlerinin alt dallarına ilişkin bilgiler içeren örnekleri tespit edildi. Kur’an ilimlerinden 
Esbâb-ı Nüzûl, Nâsih-Mensûh, İsrâiliyyât, Fevâtihu’s-Süver, Ahkâmu’l-Kur’ân gibi pek çok 
alt başlığa işaret eden rivayetlerin tespitine gayret edildi. Bu tebliğimizde tüm disiplinler 
ile ilgili örnekleri zikretmek çalışmamızın kapsamını fazlasıyla genişleteceği endişesiyle 
her ana başlık altında birer örnek verilerek yetinildi. Konu, tasviri (descriptive) bir metotla 
ele alarak tahlil ve değerlendirmelere yer verilmeye çalışıldı. İbn Cüreyc’in rivayetleri 
üzerine yapılan araştırma sonucunda neshi kabul ettiği, meşhur ve mütevatir kıraatlerin 
yanı sıra aynı kategoride olmayan kıraat rivayetlerinde de bulunduğu, müteşâbihattan 
sayılan hurûf-ı mukattaanın bazı anlamlar ifade ettiği ve İsrâiliyyâta ilişkin rivayette 



202  •  Eyüp Sarı 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

bulunduğu tespit edilmiştir. Ayrıca rivayetin zayıf sayılmasına sebep olacak birtakım 
şartların İbn Cüreyc tarafından dikkat edilmediği anlaşılmıştır. 

Anahtar Kelimeler 
Tefsir, İbn-i Cüreyc, Ulûmu’l-Kur’ân, Esbâb-ı Nüzûl, Nâsih-Mensûh 

Etik Beyan 
Bu çalışma Doç. Dr. Hadiye Ünsal danışmanlığında sürdürmekte olduğumuz “İbn Cüreyc’in 
Tefsir Rivayetleri Üzerine Bir İnceleme” başlıklı yüksek lisans tezi esas alınarak 
hazırlanmıştır (Ankara: Ankara Sosyal Bilimler Üniversitesi, Yüksek Lisans Tezi, 2025). 
 

Türü Bildiri Özeti 
Geliş Tarihi 13.07.2025 
Kabul Tarihi 07.08.2025 
Yayım Tarihi 25.08.2025 
Kategori Sanat ve Beşeri Bilimler, Dinî Araştırmalar - İlahiyat 
Araştırma Alanı Tefsir - Kıraat 
Sempozyum : 
Adı 5. Türkiye Sosyal Bilimler Sempozyumu 
Web https://sempozyum.okuokut.org/tsbs 
Yer ve Tarih Ankara, Türkiye; 25-31 Ağustos 2025 
Sponsor Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi; Oku Okut Derneği 
Oturum Bilgisi 18. Oturum - 28 Ağustos 2025 Perşembe 19.00-20.00 
Telif Hakkı © 2025 Eyüp Sarı. Yazar telif hakkını elinde tutarak yayımcıya uygun 

lisans ile yayım izni vermiştir. 
Lisans CC BY-NC 4.0 
Yayımcı Oku Okut Yayınları 
Kaynak Gösterimi Sarı, Eyüp. “İbn Cüreyc’in Tefsir Geleneğindeki Yeri”. 5. Türkiye 

Sosyal Bilimler Sempozyumu Bildiri Özetleri Kitabı. ed. Abdullah Demir. 
201-204. Ankara: Oku Okut Yayınları, 2025. 
https://doi.org/10.55709/okuokutyayinlari.82 

  



İbn Cüreyc’in Tefsir Geleneğindeki Yeri  •  203 
 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

Ibn Jurayj’s Place in the Tafsīr Tradition 
Eyüp Sarı 

 orcid.org/0009-0003-2666-4569  eyup.sari@student.asbu.edu.tr  ror.org/025y36b60 
Ankara Social Sciences University, Islamic Research Institute, Department of Tafsir, 

Ankara, Türkiye 

Abstract 
In the early period, religious knowledge was intertwined and each science was not 
evaluated in its own field. The knowledge accumulation of scholars covering many fields 
is contained in narrations. This accumulation is found in the Tafsīr books of commentators 
such as Muqātil b. Sulaymān (d. 150/767) and Tabari (d. 310/923), in the hadith books of 
hadith scholars such as Bukhāri (d. 256/870) and Muslim (d. 261/875), both within the 
sections and in the explanations of the relevant verses. When we look at the narrations of 
early scholars, we see that they are not referred to as hadith scholars, fiqh scholars or 
commentators. The individuals whose names have gained reputation for reliability in the 
sources in question have made an indisputable contribution to the branch of science to 
which they will be referred. Therefore, it is a natural result of the process that the names 
that stand out in the first layers were referred to as fiqh, hadith or exegetes in the period 
when each science began to be evaluated in its own field. In our study, we have examined 
Ibn Jurayj, one of the scholars who lived at the end of the first century of the Hijra and the 
first half of the second century and became famous for his knowledge, who constituted an 
important link in the chain of narrations. ʿAbd al-Malik b. ʿAbd al-ʿAzīz Ibn Jurayj was a 
scholar from the Tabi’in class who was born in Mecca in 80 AH. Abu’l-Walīd and Abu’l-
Khālid are his two famous epithets. He passed away in 150 AH. When the studies that 
examine Ibn Jurayj are examined, his hadith-related nature is emphasized. However, it is 
seen that his narrations related to the field of interpretation have not been sufficiently 
addressed. In his narrations, there is information on almost every field of Islamic sciences 
that would later be systematically divided into branches. In this context, we wanted to 
emphasize the exegetical aspect of Ibn Jurayj by conducting a research on his exegetical 
narrations. While conducting a study on his exegetical narrations, we identified examples 
that included information on the sub-branches of the Quranic sciences. In this context, we 
conducted a study of Ibn Jurayj’s exegetical narratives, emphasizing his exegetical nature. 
While examining the Tafsīr narrations, examples containing information on the sub-
branches of the Qur’ānic sciences were identified. We endeavored to present narrations 
that addressed numerous sub-headings within the Quranic sciences, such as Asbāb-Nuzūl, 
Nāsikh-Mansūkh, Isrāʾīliyyāt, Fawat-ihu’s-suwar, and Ahkām al- Qurʾān. In this paper, we 
have been content with giving one example under each main heading, as we are concerned 
that citing examples from all disciplines would expand the scope of our work too much. 
We attempted to approach the topic using a descriptive method, providing analysis and 
evaluation. As a result of the research on the narrations of Ibn Jurayj, it is found that he 
accepted naskh, that he had narrations of recitations that were not in the same category 
as well as the famous and mutawatir recitations, that the muqattaa letters, which are 
considered as mutashabihat, expressed some meanings and that he had narrations related 



204  •  Eyüp Sarı 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

to Isrāʾīliyyāt. In addition, it was understood that Ibn Jurayj did not pay attention to some 
conditions that would cause the narration to be considered weak. 

Keywords 
Tafsīr, Ibn-i Jurayj, Ulumul Qurʾān, Asbāb-Nuzūl, Nāsikh-Mansūkh 

Ethical Statement 
This study was prepared based on the master’s thesis titled "A Study on Ibn Jurayj’s Tafsīr 
Narrations", which we are currently conducting under the the supervision of Associate 
Professor Hadiye Ünsal (Ankara: Ankara Social Sciences University, Master’s Thesis,2025). 
 

Type Conference Proceeding Abstract 
Received 2025-07-13 
Accepted 2025-08-07 
Published 2025-08-25 
Category Art & Humanities, Religion & Theology 
Research Area Religious Studies, Tafsīr - Qirāʾah 
Conference : 
Title The 5th Turkish Symposium of Social Sciences 
Web https://sempozyum.okuokut.org/tsbs 
Location & Date Ankara, Türkiye; August 25-31, 2025 
Sponsor Ankara Yıldırım Beyazıt University; Oku Okut Association 
Proceeding Session Session 18 - Thursday, 28 August 2025 19.00-20.00 
Copyright © 2025 Eyüp Sarı. The author retains the copyright and provides the 

publisher with a proper license to publish. 
License CC BY-NC 4.0 
Publisher Oku Okut Press 
Citation Sarı, Eyüp. “Ibn Jurayj’s Place in the Tafsīr Tradition”. The 5th 

Turkish Symposium of Social Sciences The Books of Abstracts. ed. 
Abdullah Demir. 201-204. Ankara: Oku Okut Press, 2025. 
https://doi.org/10.55709/okuokutyayinlari.82 



 

sempozyum.okuokut.org 
 

213  

İbn Teymiyye’nin Hayatı ve Dinî-Siyasi Mücadeleleri: Erken Dönem 
Kaynakların Eleştirel Analizi 

Zeyneb Odabaş 
 orcid.org/0009-0006-9312-162X  odabas716@gmail.com  ror.org/025y36b60 

Ankara Sosyal Bilimler Üniversitesi, İslami Araştırmalar Enstitüsü, Tefsir Anabilim Dalı, 
Ankara, Türkiye 

Öz 
Bu çalışma, İbn Teymiyye’nin (öl. 728/1328) hayatına dair geleneksel biyografik anlatıların, 
yalnızca nesnel bilgi aktaran metinler olmadığı varsayımından hareketle eleştirel bir 
yaklaşımla incelenmesini amaçlamaktadır. Başta İbn Teymiyye’nin çağdaşı, öğrencisi ve 
meslektaşı olan, Şamlı Şemseddin İbn Abdülhâdî’nin (öl. 744/1343) el-ʿUḳūdü’d-Dürriyye 
ve yine Şamlı olan öğrencisi İbn Kesir’in (öl. 774/1373) el-Bidâye ve’n-Nihâye olmak üzere, 
Şamlı çağdaşı Zehebî (öl. 748/1348) ve Kahireli İbn Hacer el-Askalanî (öl. 852/1449) gibi 
diğer tarihçi ve fakihlerin eserlerinden de faydalanılarak, yaklaşık 121 yıllık bir zaman 
aralığında kaleme alınmış en az dört farklı eser değerlendirilmiştir. Bu metinlerin tamamı 
Arapça olarak yazılmıştır. Bu durum, metinlerin birincil elden bilgi içermesi bakımından 
önem taşırken, aynı zamanda müelliflerin hocalarına duyduğu hayranlık nedeniyle 
hagiografik (aziz anlatısı) bir üslup benimsediğini göstermektedir. 
Çalışma, İbn Teymiyye’nin hayatını konu alan bu rivayetlerin, onun bir mezhep 
savunucusu, bir kahraman ve mücadele figürü olarak kurgulandığını ileri sürmektedir. Bu 
anlatıların dönemin siyasi ve mezhepsel dinamikleriyle ilişkisini vurgulayarak, metinlerin 
salt biyografik bilgi sunmanın ötesinde, ideolojik birer araç olarak işlev gördüğünü 
belirtmektedir. 
İbn Teymiyye’nin çocukluk dönemindeki olağanüstü ilmî yetkinlikleri, Moğol istilaları 
sırasındaki siyasi liderliği ve fıkhî görüşleri nedeniyle defalarca hapsedilmesi gibi önemli 
yaşam sahneleri, anlatıların retorik yapısı ve meşruiyet üretme biçimleri bağlamında 
değerlendirilmiştir. Özellikle Mısır’daki yargılanma süreçleri, onun takipçileri nezdinde 
bir direniş sembolüne dönüşmesini sağlamış, hapishane koşullarının görece rahat olması 
ise Memlük yönetiminin onu cezalandırmaktan ziyade kontrollü bir tecrit politikası 
uyguladığını göstermiştir. 
İbn Teymiyye’nin vefatı ve cenaze töreni, halk üzerindeki etkisini çarpıcı bir şekilde ortaya 
koymaktadır. Cenazeye katılımın olağanüstü yüksek olduğu ve halkın onunla ilgili 
nesneleri kutsallaştırdığına dair anlatılar, İbn Teymiyye’nin hayatı boyunca karşı çıktığı 
pratiklere benzeyen bir ironi taşımaktadır. Bu durum, onun öğretilerinin halk tarafından 
nasıl yorumlandığına ve biyografik metinlerin tarihsel ve ideolojik süreçler içinde nasıl 
şekillendiğine dair önemli ipuçları sunmaktadır. Bu bağlamda, çalışma, İbn Teymiyye’nin 
şahsiyetine dair yerleşik imgelerin, dönemin sosyal-politik ihtiyaçlarına nasıl cevap 
verdiğini göstermeyi hedeflemektedir. 
Sonuç olarak bu çalışma, geleneksel biyografi anlayışının ötesine geçerek, İbn 
Teymiyye’nin entelektüel kimliğinin ve tarihsel rolünün, metinlerin arka planındaki güç 



206  •  Zeyneb Odabaş 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

ilişkileri ve ideolojik süreçlerle birlikte daha derin bir perspektiften anlaşılması gerektiğini 
vurgulamaktadır. 

Anahtar Kelimeler 
Tefsir, İbn Teymiyye, İslam Düşünce Tarihi, Biyografi/Biyografik Anlatılar, Tarihsel 
Bağlam 

Etik Beyan 
Bu çalışma, Ankara Sosyal Bilimler Üniversitesinde Dr. Öğr. Üyesi Halil Şimşek 
danışmanlığında sürdürdüğümüz “Tefsire Metodik Bir Yaklaşım Olarak İbn Teymiyye ve 
Mukaddimesi: Eleştirel Bir Tahlil” başlıklı yüksek lisans tezi esas alınarak hazırlanmıştır. 
 

Türü Bildiri Özeti 
Geliş Tarihi 31.07.2025 
Kabul Tarihi 05.08.2025 
Yayım Tarihi 25.08.2025 
Kategori Sanat ve Beşeri Bilimler, Dinî Araştırmalar - İlahiyat 
Araştırma Alanı Tefsir - Kıraat 
Sempozyum : 
Adı 5. Türkiye Sosyal Bilimler Sempozyumu 
Web https://sempozyum.okuokut.org/tsbs 
Yer ve Tarih Ankara, Türkiye; 25-31 Ağustos 2025 
Sponsor Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi; Oku Okut Derneği 
Oturum Bilgisi 19. Oturum - 28 Ağustos 2025 Perşembe 21.00-22.00 
Telif Hakkı © 2025 Zeyneb Odabaş. Yazar telif hakkını elinde tutarak yayımcıya 

uygun lisans ile yayım izni vermiştir. 
Lisans CC BY-NC 4.0 
Yayımcı Oku Okut Yayınları 
Kaynak Gösterimi Odabaş, Zeyneb. “İbn Teymiyye’nin Hayatı ve Dinî-Siyasi 

Mücadeleleri: Erken Dönem Kaynakların Eleştirel Analizi”. 5. Türkiye 
Sosyal Bilimler Sempozyumu Bildiri Özetleri Kitabı. ed. Abdullah Demir. 
205-208. Ankara: Oku Okut Yayınları, 2025. 
https://doi.org/10.55709/okuokutyayinlari.82 

  



İbn Teymiyye’nin Hayatı ve Dinî-Siyasi Mücadeleleri: Erken Dönem Kaynakların Eleştirel Analizi  •  207 
 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

The Life and Religious-Political Struggles of Ibn Taymiyyah: A 
Critical Analysis of Early Sources 

Zeyneb Odabaş 
 orcid.org/0009-0006-9312-162X  odabas716@gmail.com  ror.org/025y36b60 

Ankara Social Sciences University, Islamic Research Institute, Department of Tafsir, 
Ankara, Türkiye 

Abstract 
This study aims to critically examine the traditional biographical narratives of Ibn 
Taymiyyah (d. 728/1328) by assuming they are not merely neutral texts providing 
information, but rather discourses shaped by specific historical, sectarian, and ideological 
needs. At least four different works written over a period of approximately 121 years have 
been evaluated for this purpose. These include el-ʿUḳūdu’d-Durriyye by Shams al-Din Ibn 
Abd al-Hadi (d. 744/1343) from Damascus, and el-Bidâye ve’n-Nihâye by his student Ibn 
Kathir (d. 774/1373), also from Damascus. The study also draws upon the works of their 
Damascene contemporary al-Dhahabi (d. 748/1348) and the Cairene scholar Ibn Hajar al-
Asqalani (d. 852/1449). All of these texts were written in Arabic. This approach is essential 
because, while the texts contain firsthand information, they also adopt a hagiographical 
(a genre of biography that glorifies religious figures) style, which reflects the authors’ 
admiration for their subject. 
The study argues that these narratives about Ibn Taymiyyah’s life construct him as a 
defender of a specific sect, a hero, and a figure of struggle. By highlighting the relationship 
between these narratives and the political and sectarian dynamics of the period, the study 
suggests that these texts functioned as ideological tools rather than just biographical 
accounts. 
Key events in Ibn Taymiyyah’s life—such as his extraordinary scholarly abilities from a 
young age, his political leadership during the Mongol invasions, and his repeated 
imprisonments due to his juristic opinions—are evaluated within the context of the 
narratives’ rhetorical structure and strategies for producing legitimacy. The 
imprisonment process in Cairo, in particular, turned him into a symbol of resistance for 
his followers. The relatively lenient conditions of his imprisonment indicate that the 
Mamluk administration pursued a policy of controlled isolation rather than outright 
punishment. 
Ibn Taymiyyah’s death and funeral vividly demonstrate his immense influence on the 
public. Narratives of extraordinarily high funeral attendance and people venerating 
objects associated with him present a significant irony, as these practices are precisely 
what Ibn Taymiyyah spent his life opposing. This situation provides crucial clues about 
how his teachings were interpreted by the public and how biographical texts were shaped 
by historical and ideological processes. In this context, the study aims to show how the 



208  •  Zeyneb Odabaş 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

established images of Ibn Taymiyyah’s personality responded to the socio-political needs 
of the era. 
In conclusion, this study moves beyond a traditional understanding of biography, 
emphasizing that Ibn Taymiyyah’s intellectual identity and historical role must be 
understood from a deeper perspective that considers the power relationships and 
ideological processes behind the texts. 

Keywords 
Tafsīr, Ibn Taymiyya, History of Islamic Thought, Biography/Biographical Narratives, 
Historical Context 

Ethical Statement 
This study is based on the master’s thesis titled “Ibn Taymiyya and His Muqaddimah As a 
Methodical Approach to Exegesis: A Critical Analysis”, which we are conducting at Ankara 
Social Sciences University under the supervision of Asst. Prof. Dr. Halil Şimşek. 
 

Type Conference Proceeding Abstract 
Received 2025-07-31 
Accepted 2025-08-05 
Published 2025-08-25 
Category Art & Humanities, Religion & Theology 
Research Area Religious Studies, Tafsīr - Qirāʾah 
Conference : 
Title The 5th Turkish Symposium of Social Sciences 
Web https://sempozyum.okuokut.org/tsbs 
Location & Date Ankara, Türkiye; August 25-31, 2025 
Sponsor Ankara Yıldırım Beyazıt University; Oku Okut Association 
Proceeding Session Session 19 - Thursday, 28 August 2025 21.00-22.00 
Copyright © 2025 Zeyneb Odabaş. The author retains the copyright and 

provides the publisher with a proper license to publish. 
License CC BY-NC 4.0 
Publisher Oku Okut Press 
Citation Odabaş, Zeyneb. “The Life and Religious-Political Struggles of Ibn 

Taymiyyah: A Critical Analysis of Early Sources”. The 5th Turkish 
Symposium of Social Sciences The Books of Abstracts. ed. Abdullah 
Demir. 205-208. Ankara: Oku Okut Press, 2025. 
https://doi.org/10.55709/okuokutyayinlari.82 



 

sempozyum.okuokut.org 
 

217  

Kur’ân Âyetlerinin Gelişimsel Psikoloji Temelli Yeniden 
Yorumlanması: ‘Quranet Projesi' ve İslam Dünyasındaki Tepkiler 

Harun Şahin 
 orcid.org/0000-0003-2834-2339  sahinharun@gmail.com  ror.org/05ryemn72 

Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi, İlahiyat Fakültesi, Tefsir Anabilim Dalı, Ankara, Türkiye 

Öz 
Nazil olduğu günden bu yana, özellikle gayrimüslimler tarafından Kur’ân-ı Kerîm’e 
kaynağı, muhtevası ve üslubu bakımından çeşitli yaklaşımlar geliştirilmiştir. Kur’ân’ın 
Allah’ın sözü olduğu, hiçbir beşerin ona benzer bir metin ortaya koyamayacağı açıkça 
beyan edilmiş (Yûnus 10/38; el-Bakara 2/23; el-İsrâ 17/88) olsa da tarihte bazı girişimlerin 
denendiği ancak başarısızlıkla sonuçlandığı bilinmektedir. Bu teşebbüslerin son 
örneklerinden biri de 2000’li yıllarda Amerika’da yayımlanan “True Furqan / American 
Qur’ān” adlı çalışma olmuştur. Bu bildirinin amacı, 2007 yılında Oranim College’dan (İsrail) 
Klinik Psikolog Prof. Dr. Ofer Grosbard’ın danışmanlığında, Bedevi Arap öğrenci Bushra 
Mazarib tarafından Gelişimsel Psikoloji alanında geliştirilen “Quranet” projesini yapısal, 
pedagojik ve sosyo-politik boyutlarıyla incelemek ve İslam dünyasından gelen tepkileri 
değerlendirmektir. Proje, gündelik hayata dair Kur’ân âyetlerini veri tabanına aktarmayı 
ve bunları aileler ile okullarda çocuk eğitimi süreçlerinde kullanmayı hedeflemektedir. 
İsrail Hükûmeti/Dışişleri Bakanlığı tarafından desteklenen ve dönemin Cumhurbaşkanı 
Şimon Peres’in himayesinde yürütülen bu proje, “İsrail’de geleceği değiştirebilecek” en iyi 
60 icattan biri olarak Kudüs’teki “Gelecek Ufukları Konferansı”na kabul edilmiştir. Proje 
600 sayfalık bir kitap halinde Ben Gurion Üniversitesi Yayınevinde 2008 yılında basılmıştır. 
Bizim çalışmamız yöntem olarak doküman analizi ve içerik analizi teknikleri kullanılmış; 
proje ile ilgili resmi belgeler, medya haberleri ve akademik değerlendirmeler taranarak 
elde edilen veriler tematik olarak sınıflandırılmıştır. Bulgular, projenin görünürde 
pedagojik bir amaç taşımasına rağmen, Kur’ân âyetlerinin bağlam dışı seçilerek farklı 
kültürel ve politik hedeflere hizmet edebilecek şekilde kullanılması ihtimalinin, İslam 
dünyasında ciddi tepki doğurduğunu göstermektedir. Tepkiler, temelde teolojik müdahale 
endişesi, kutsal metinlerin anlam bütünlüğünün zedelenmesi ve İsrail-ABD politikalarının 
dini alana nüfuz etmesi riskleri etrafında yoğunlaşmıştır. Ayrıca, projenin çok dilli (Arapça, 
İbranice, İngilizce vb.) hizmet sunma hedefi, etki alanının uluslararası boyutunu 
güçlendirmekte ve tartışmaları küresel bir düzleme taşımaktadır. Sonuç olarak Quranet 
Projesi örneği, kutsal metinlerin pedagojik amaçlarla bile olsa kültürel bağlamından 
koparılarak yeniden yorumlanmasının geniş çaplı dini ve politik tartışmalara yol 
açabileceğini ortaya koymaktadır. Bu durum, benzer girişimlerin yalnızca eğitim bilimi 
açısından değil, aynı zamanda ilahiyat, sosyoloji ve siyaset bilimi perspektiflerinden de çok 
yönlü ve eleştirel bir şekilde incelenmesi gerekliliğini vurgulamaktadır. 

Anahtar Kelimeler 
Tefsir, Kur’ân-ı Kerîm, Quranet Projesi, Oranim College, Gelişimsel Psikoloji, İsrail 
 



210  •  Harun Şahin 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

Türü Bildiri Özeti 
Geliş Tarihi 31.07.2025 
Kabul Tarihi 12.08.2025 
Yayım Tarihi 25.08.2025 
Kategori Sanat ve Beşeri Bilimler, Dinî Araştırmalar - İlahiyat 
Araştırma Alanı Tefsir - Kıraat 
Sempozyum : 
Adı 5. Türkiye Sosyal Bilimler Sempozyumu 
Web https://sempozyum.okuokut.org/tsbs 
Yer ve Tarih Ankara, Türkiye; 25-31 Ağustos 2025 
Sponsor Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi; Oku Okut Derneği 
Oturum Bilgisi 19. Oturum - 28 Ağustos 2025 Perşembe 21.00-22.00 
Telif Hakkı © 2025 Harun Şahin. Yazar telif hakkını elinde tutarak yayımcıya 

uygun lisans ile yayım izni vermiştir. 
Lisans CC BY-NC 4.0 
Yayımcı Oku Okut Yayınları 
Kaynak Gösterimi Şahin, Harun. “Kur’ân Âyetlerinin Gelişimsel Psikoloji Temelli 

Yeniden Yorumlanması: ‘Quranet Projesi' ve İslam Dünyasındaki 
Tepkiler”. 5. Türkiye Sosyal Bilimler Sempozyumu Bildiri Özetleri Kitabı. 
ed. Abdullah Demir. 209-212. Ankara: Oku Okut Yayınları, 2025. 
https://doi.org/10.55709/okuokutyayinlari.82 

  



Kur’ân Âyetlerinin Gelişimsel Psikoloji Temelli Yeniden Yorumlanması  •  211 
 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

Developmental Psychology-Based Reinterpretation of Qur’ānic 
Verses: 'The Quranet Project' and Reactions in the Islamic World 

Harun Şahin 
 orcid.org/0000-0003-2834-2339  sahinharun@gmail.com  ror.org/05ryemn72 

Ankara Yıldırım Beyazıt University, Faculty of Theology, Department of Tafsir, Ankara, Türkiye 

Abstract 
Since its revelation, the Qur’ān has been approached in various ways by non-Muslims, 
particularly in terms of its origin, content, and style. Although it is explicitly declared that 
the Qur’ān is the pure word of God and that no human being can produce a text similar to 
it (Yunus 10/38; al-Baqara 2/23; al-Isra 17/88), history records several attempts, all of 
which have failed. One such attempt is the “True Furqan/American Qur’ān,” published in 
the United States in the 2000s. The purpose of our paper here is to examine, from 
structural, pedagogical, and socio-political perspectives, the “Quranet” project developed 
in 2007 in the field of Developmental Psychology by Bedouin Arab student Bushra Mazarib 
under the supervision of Clinical Psychologist Prof. Dr. Ofer Grosbard at the Oranim 
College, Israel, and to evaluate the reactions it received from the Islamic world. The project 
aims to compile Qur’ānic verses related to daily life into a database and use them in family 
settings and in the education of children in schools. Supported by the Israeli 
Government/Ministry of Foreign Affairs and carried out under the patronage of then-
President Shimon Peres, the project was selected as one of the “60 inventions that could 
change the future of Israel” and was presented at the “Facing Tomorrow Conference” in 
Jerusalem. The project was published as a 600-page book by Ben Gurion University Press 
in 2008. Our study employs document analysis and content analysis methods; official 
documents, media reports, and academic evaluations related to the project were reviewed, 
and the data obtained were thematically classified. The findings indicate that, despite its 
apparent pedagogical aim, the selection of Qur’ānic verses out of context and the potential 
use of these verses to serve different cultural and political agendas have triggered strong 
reactions in the Islamic world. These reactions are primarily centered around concerns of 
theological interference, the disruption of the integrity of sacred texts, and the risk of 
Israeli–U.S. policies infiltrating religious domains. Furthermore, the project’s multilingual 
service goal (Arabic, Hebrew, English, etc.) enhances its international reach and elevates 
the debates to a global level. In conclusion, the example of the Quranet Project 
demonstrates that even when pursued with educational intentions, the reinterpretation 
of sacred texts detached from their cultural context can lead to extensive religious and 
political controversy. This underscores the necessity for similar initiatives to be examined 



212  •  Harun Şahin 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

not only from the perspective of educational sciences but also from the viewpoints of 
theology, sociology, and political science, through a multifaceted and critical approach. 

Keywords 
Tafsīr, Qur’ān, Quranet Project, Oranim College, Developmental Psychology, Israel 
 

Type Conference Proceeding Abstract 
Received 2025-07-31 
Accepted 2025-08-12 
Published 2025-08-25 
Category Art & Humanities, Religion & Theology 
Research Area Religious Studies, Tafsīr - Qirāʾah 
Conference : 
Title The 5th Turkish Symposium of Social Sciences 
Web https://sempozyum.okuokut.org/tsbs 
Location & Date Ankara, Türkiye; August 25-31, 2025 
Sponsor Ankara Yıldırım Beyazıt University; Oku Okut Association 
Proceeding Session Session 19 - Thursday, 28 August 2025 21.00-22.00 
Copyright © 2025 Harun Şahin. The author retains the copyright and provides 

the publisher with a proper license to publish. 
License CC BY-NC 4.0 
Publisher Oku Okut Press 
Citation Şahin, Harun. “Developmental Psychology-Based Reinterpretation 

of Qur’ānic Verses: 'The Quranet Project' and Reactions in the 
Islamic World”. The 5th Turkish Symposium of Social Sciences The Books 
of Abstracts. ed. Abdullah Demir. 209-212. Ankara: Oku Okut Press, 
2025. https://doi.org/10.55709/okuokutyayinlari.82 



 

sempozyum.okuokut.org 
 

221  

İslam Hukukunda Çocuğun Cezaî Ehliyeti: Mukayeseli Bir 
Değerlendirme 

Tuğba Karataş 
 orcid.org/0009-0009-9079-8506  tgbkrsl2017@gmail.com  ror.org/05ryemn72 

Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Temel İslam Bilimleri 
Anabilim Dalı, Ankara, Türkiye 

Öz 
İslam hukukunda “çocuk”, yaş küçüklüğü sebebiyle henüz mükellef olmayan ve belli iş ve 
işlemleri yapma yetkisi bulunmayan kişidir. Başka bir ifadeyle çocuk; yaş küçüklüğünden 
dolayı bâliğ ve reşîd kimselerin hak ve sorumluluklarını taşımayan kişidir. Ehliyet ise 
hukukta kişinin haklara sahip olabilmesi, mükellefiyetlere elverişli olabilmesi ve belli 
tasarrufları hukuki sonuçları ortaya çıkacak şekilde gerçekleştirmeye yetkili olmasını ifade 
eder. Bir fıkıh terimi olarak ehliyet, “kişiyi dinî-hukuki teklifin muhatabı olmaya elverişli 
kılan vasıf”tır. Ehliyet, genel olarak vücub ehliyeti ve eda ehliyeti olmak üzere ikiye ayrılır. 
Çocuğun ehliyeti; cenin döneminden başlayarak, gayri mümeyyiz çocuğun ehliyeti, 
mümeyyiz çocuğun ehliyeti, me’zun mümeyyiz çocuğun ehliyeti, bâliğin ehliyeti ve reşîdin 
ehliyeti olmak üzere çeşitli kısımlara ayrılır. Cezâi ehliyet açısından bakıldığında çocuk, 
had ve kısas cezalarını çekmeye ehil değildir. Bulûğa ermemiş çocuğun henüz had veya 
kısas cezalarını bedenen çekme ehliyeti yoktur. Ta’zîr cezalarına ehil olmak içinse âkil 
olmak yeterlidir. Bâliğ olmak şart değildir. Ancak çocuğun ta’zîr gerektiren fiili gerçekte 
suç değildir. Fiilin suç olarak isimlendirilmesi mecazendir. Verilen ceza da terbiye ve te’dib 
amacıyladır. Çocuğun her ne kadar cezâî ehliyeti olmasa da zecrî tedbir ehliyeti vardır. Âkil 
olmayan çocuğa ise te’dib olan ta’zîr cezaları uygulanmaz. Çünkü söz konusu zecrî 
tedbirlere ehil olmak, temyîz ile mümkün olur. Bu husus TCK’da da benzer şekilde 
düzenlenmiştir. 11 yaşını bitirmemiş olan çocuklar için her ne kadar bir takibat yapılamasa 
da belli durumlarda yine çocuğun ehliyeti göz önünde bulundurularak çocuğa terbiye ve 
te’dîb amaçlı devlet gözetimi veya para cezası verilir. Bu çalışmada İslam hukukunda 
çocuğun cezaî ehliyeti ve buna bağlı olarak ortaya çıkan cezaî sonuçlar ele alınmıştır. 
Çalışmanın birinci bölümünde kısaca çocuğun tarifi yapılarak çocuğun ehliyetinin 
kısımlarına değinilmiştir. İkinci bölümde çocuğun cezaî ehliyeti ele alınmış; bu bağlamda 
İslam hukukundaki cezalar genel hatlarıyla açıklanmış ve Türk Ceza Kanunu’ndaki 
çocukların cezaî sorumluluğuna da kısaca değinilerek mukayeseli bir değerlendirme 
yapılmıştır. Çocuk, günümüzde farklı yönleriyle araştırma konusudur. Fıkıh literatüründe 
ağırlıklı olarak kişiler, aile ve borçlar hukukunda kapsamlı olarak ele alınan çocuğun, ceza 
hükümleri bağlamında nerede durduğu ve çağdaş hukuk sistemleriyle mukayesesi, özgün 
bir konu olarak değerlendirilmektedir. Çalışmada, İslam ceza hukukunda çocuğun cezaî 
ehliyetine dair hükümler klasik fıkıh kaynakları temelinde incelenmiş; bu hükümler 
çağdaş yaklaşımlar ve Türk Ceza Kanunu ile karşılaştırılmıştır. Mukayeseli hukuk 
yöntemiyle yürütülen araştırmada normatif ve kavramsal analiz teknikleri kullanılmış; 
klasik metinler, güncel akademik çalışmalar ve mevzuat esas alınmıştır. Bu bildiri, İslam 
ceza hukukunda çocuğun cezaî ehliyetini ve bunun cezaî yansımalarını, Türk ceza hukuku 



214  •  Tuğba Karataş 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

ile karşılaştırmalı biçimde incelemekte; çocuklara uygulanan sorumluluğun yaş ve temyiz 
gücüne göre kademelendiğini göstermektedir. 

Anahtar Kelimeler 
İslam Hukuku, Ceza Ehliyeti, Çocuk, Ceza Hukuku, Mukayeseli Hukuk 

Etik Beyan 
Bu çalışma, Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesinde Doç. Dr. Yüksel Salman 
danışmanlığında sürdürdüğümüz "Hak ve Sorumlulukları Bağlamında İslâm Ceza 
Hukukunda Çocuk" başlıklı yüksek lisans tezi esas alınarak hazırlanmıştır. 
 

Türü Bildiri Özeti 
Geliş Tarihi 25.07.2025 
Kabul Tarihi 01.08.2025 
Yayım Tarihi 25.08.2025 
Kategori Sanat ve Beşeri Bilimler, Dinî Araştırmalar - İlahiyat 
Araştırma Alanı İslam Hukuku 
Sempozyum : 
Adı 5. Türkiye Sosyal Bilimler Sempozyumu 
Web https://sempozyum.okuokut.org/tsbs 
Yer ve Tarih Ankara, Türkiye; 25-31 Ağustos 2025 
Sponsor Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi; Oku Okut Derneği 
Oturum Bilgisi 20. Oturum - 29 Ağustos 2025 Cuma 15.00-16.00 
Telif Hakkı © 2025 Tuğba Karataş. Yazar telif hakkını elinde tutarak yayımcıya 

uygun lisans ile yayım izni vermiştir. 
Lisans CC BY-NC 4.0 
Yayımcı Oku Okut Yayınları 
Kaynak Gösterimi Karataş, Tuğba. “İslam Hukukunda Çocuğun Cezaî Ehliyeti: 

Mukayeseli Bir Değerlendirme”. 5. Türkiye Sosyal Bilimler 
Sempozyumu Bildiri Özetleri Kitabı. ed. Abdullah Demir. 213-216. 
Ankara: Oku Okut Yayınları, 2025. 
https://doi.org/10.55709/okuokutyayinlari.82 

  



İslam Hukukunda Çocuğun Cezaî Ehliyeti: Mukayeseli Bir Değerlendirme  •  215 
 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

Criminal Responsibility of the Child in Islamic Law:  
A Comparative Assessment 

Tuğba Karataş 
 orcid.org/0009-0009-9079-8506  tgbkrsl2017@gmail.com  ror.org/05ryemn72 

Ankara Yıldırım Beyazıt University, Institute of Social Sciences, Department of Basic Islamic 
Sciences, Ankara, Türkiye 

Abstract 
In Islamic law, a “child” is a person who, due to young age, is not yet legally accountable 
(mukallaf) and does not possess the authority to engage in certain legal acts and 
transactions. In other words, a child is someone who, due to immaturity, does not bear the 
rights and responsibilities attributed to those who are of age (bāligh) and of sound 
judgment (rashīd). Legal capacity (ahliyyah) refers to a person’s ability in law to possess 
rights, be subject to obligations, and to perform legally valid acts. In Islamic jurisprudence, 
ahliyyah is defined as the quality that renders a person eligible to be addressed by 
religious-legal responsibilities. It is generally classified into two categories: capacity for 
rights (ahliyyat al-wujūb) and capacity for execution (ahliyyat al-adā’). A child’s legal 
capacity is categorized into various stages, starting from the embryonic stage to the 
capacity of a non-discerning child, a discerning child, an authorized discerning child, a 
pubescent person, and a fully mature person. From the perspective of criminal 
responsibility, a child is not considered eligible to bear ḥadd (fixed punishments) and qiṣāṣ 
(retaliatory punishments). A child who has not reached puberty does not yet possess the 
physical or legal capacity to be subjected to such punishments. However, mental 
discernment (ʿaql) is sufficient for taʿzīr (discretionary punishment); reaching puberty is 
not a prerequisite. Nevertheless, a child’s act requiring taʿzīr is not, in essence, a crime. 
Labeling such an act as a crime is metaphorical, and the punishment imposed serves a 
corrective and disciplinary purpose. Although a child does not have full criminal 
responsibility, they can be subject to preventive and disciplinary measures. However, 
taʿzīr punishments are not applied to a child who lacks mental discernment (ʿaql), as such 
measures require a minimum level of understanding (tamīz). A similar approach is 
observed in the Turkish Penal Code (TPC): although children under the age of 11 cannot be 
subjected to prosecution, in certain cases, taking into account their level of capacity, they 
may be placed under state supervision or fined for disciplinary purposes. This paper 
explores the criminal capacity of children in Islamic law and the resulting legal 
consequences. In the first part, the definition of a child and the various levels of legal 
capacity are briefly discussed. The second part, the criminal responsibility of children is 
examined; in this context, the punishments in Islamic law are outlined in general terms, 
and the criminal liability of children under the Turkish Penal Code is briefly addressed 
through a comparative assessment. Today, the concept of the child is studied from various 
perspectives. While Islamic jurisprudential literature predominantly discusses the child 
within the contexts of personal status, family, and obligations law, the position of the child 
in relation to criminal provisions and its comparison with contemporary legal systems 



216  •  Tuğba Karataş 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

constitutes a distinct and original area of inquiry. This study investigates the provisions 
concerning the criminal responsibility of children in Islamic criminal law based on 
classical fiqh sources and compares them with modern approaches and the Turkish Penal 
Code. Employing the method of comparative law, the research utilizes normative and 
conceptual analysis techniques, relying on classical texts, recent academic studies, and 
current legislation. This paper aims to examine the criminal responsibility of children in 
Islamic criminal law in a comparative framework with Turkish criminal law, 
demonstrating that the imposition of criminal responsibility on children is graded 
according to age and the capacity for discernment. 

Keywords 
Islamic Law, Criminal Responsibility, Child, Criminal Law, Comparative Law 

Ethical Statement 
This study is based on the master’s thesis titled “Child in Islamic Penal Law in the Context 
of Rights and Responsibilities”, which we are conducting at Ankara Yıldırım Beyazıt 
University under the supervision of Assoc. Prof. Dr. Yüksel Salman. 
 

Type Conference Proceeding Abstract 
Received 2025-07-25 
Accepted 2025-08-01 
Published 2025-08-25 
Category Art & Humanities, Religion & Theology 
Research Area Religious Studies, Islamic Law 
Conference : 
Title The 5th Turkish Symposium of Social Sciences 
Web https://sempozyum.okuokut.org/tsbs 
Location & Date Ankara, Türkiye; August 25-31, 2025 
Sponsor Ankara Yıldırım Beyazıt University; Oku Okut Association 
Proceeding Session Session 20 - Friday, 29 August 2025 15.00-16.00 
Copyright © 2025 Tuğba Karataş. The author retains the copyright and provides 

the publisher with a proper license to publish. 
License CC BY-NC 4.0 
Publisher Oku Okut Press 
Citation Karataş, Tuğba. “Criminal Responsibility of the Child in Islamic 

Law: A Comparative Assessment”. The 5th Turkish Symposium of Social 
Sciences The Books of Abstracts. ed. Abdullah Demir. 213-216. Ankara: 
Oku Okut Press, 2025. 
https://doi.org/10.55709/okuokutyayinlari.82 



 

sempozyum.okuokut.org 
 

225  

İbnü’s-Sââtî’nin Mecmaʿu’l-Bahreyn Eseri Özelinde Hanefî 
Muhtasar Geleneği Üzerine Bir Değerlendirme 

Kübra Demir 
 orcid.org/0009-0007-7919-1960  katranci1998@hotmail.com  ror.org/05ryemn72 

Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, İslam Hukuku Anabilim Dalı 
Ankara, Türkiye 

Öz 
İslam hukuk düşüncesinin gelişim sürecinde, fıkhî mezheplerin kurumsallaşmaya 
başlamasıyla birlikte fıkhî bilgilerin ve görüşlerin özlü ve sistematik biçimde aktarılması 
ihtiyacı ortaya çıkmış, bu doğrultuda muhtasar türü eserler telif edilmeye başlanmıştır. 
Hanefî mezhebi özelinde bu gelenek, Ebû Hanîfe’nin ilmî birikimini öğrencilerine 
aktarmasıyla başlamış; zamanla talebeleri ve onları takip eden fakihler aracılığıyla 
kurumsal bir yapıya kavuşmuştur. Hanefî literatüründe erken dönemden itibaren tedvin 
ve ihtisar faaliyetleri birlikte gelişmiş; bu süreç, farklı coğrafyalarda ve farklı üsluplarla, 
fakat ortak bir metodoloji çerçevesinde şekillenen, mezhebin temel görüşlerini özlü ve 
anlaşılır şekilde sunmayı hedefleyen muhtasar metinlerin ortaya çıkmasına zemin 
hazırlamıştır. 
Hanefî mezhebi, zengin bir muhtasar geleneği oluşturmuş; bu metinler hem eğitimde hem 
de uygulama alanında uzun yıllar boyunca etkili olmuştur. Mezhebin temel ve güvenilir 
kaynaklarından biri olan Mütûn-u Erbaa bu tür eserlerdendir. İbnü’s-Sââtî’nin Mecmaʿu’l-
Bahreyn ve Mültaqā’n-Nayyireyn adlı eseri de dili, sistematiği, yöntemi ve mezhebin tercih 
edilen görüşlerini yansıtması gibi özellikleriyle hem klasik muhtasar geleneğinin bir 
devamı hem de özgün yapısıyla bu geleneğe katkı sunan metinlerden biridir. 
Bu çalışmada, 7. yüzyılın sonlarında kaleme alınan ve Mütûn-u Erbaa’dan biri olan 
Mecmaʿu’l-Bahreyn adlı eser özelinde, Hanefî fıkıh geleneğinde oluşan muhtasar 
metinlerin tarihsel gelişimi ve bu gelenekte öne çıkan eserlerin genel özellikleri 
incelenmiş; ayrıca geleneğin geç dönem yansımaları ele alınarak muhtasar eserlerin 
mezhep içindeki konumu ve etkisi üzerinde durulmuştur. Literatüre dayalı olarak 
yürütülen bu çalışmanın amacı, muhtasar geleneğinin nasıl şekillendiğini, hangi ihtiyaca 
cevap verdiğini ve Mecmaʿu’l-Bahreyn gibi eserlerin mezhebin düşünce dünyasındaki 
yerini ortaya koymaktır. 
Tespitler göstermektedir ki Hanefî muhtasar geleneği, yalnızca öğretim ve bilgi aktarımına 
yönelik pratik metinlerden ibaret değildir. Bu eserler aynı zamanda mezhebin temel görüş 
ve normlarını sistematik bir biçimde sunan, mezhep içi tercihleri belirginleştiren, 
mezhepte görüş birliğini sağlayan ve fıkhî otoriteyi yansıtan bir işlev üstlenmiştir. 
Muhtasarlar, temel görüşleri kısa, öz ve düzenli biçimde aktarmaları sayesinde kolayca 
ezberlenebilmiş; pratikte kullanılabilirlikleriyle de mezhebin yayılmasında etkili rol 
oynamışlardır. Bu yönüyle muhtasarlar, hem klasik dönem medrese eğitiminde hem de 
fıkhî uygulamalarda asırlar boyunca temel kaynaklar arasında yer almıştır. 
Dolayısıyla Hanefî muhtasar geleneği, bilginin veciz, işlevsel ve mezhep görüşleri 
doğrultusunda aktarımını amaçlayan ilmî bir miras olarak değerlendirilebilir. Böylece, 



218  •  Kübra Demir 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

hem eğitimde hem de uygulamalarda yüzyıllar boyunca etkisini sürdüren bir gelenek inşa 
edilmiştir. Muhtasarlar, geçmişle bugün arasında güçlü bir köprü kurarak fıkhî birikimin 
sürekliliğini sağlamış; yalnızca geçmişin değil, bugünün de ilmî ihtiyaçlarına cevap 
verebilecek bir birikimi temsil etmiştir. Mecmaʿu’l-Bahreyn gibi eserler de bu geleneğin en 
seçkin örneklerinden biri olarak öne çıkmaktadır. 

Anahtar Kelimeler 
İslam Hukuku, Hanefî Mezhebi, Fıkıh Literatürü, Muhtasar Geleneği, Mütûnu-Erbaa, 
İbnü’s-Sâatî, Mecmau’l-Bahreyn 

Etik Beyan 
Bu çalışma, Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesinde Doç. Dr. Yüksel Salman 
danışmanlığında sürdürdüğümüz “Hanefî Literatüründe Muhtasar Geleneği ve İbnü’s-
Sââtî’nin Mecmau’l-Bahreyn ve Mülteka’n-Neyyireyn Adlı Eserinin Değerlendirilmesi” 
başlıklı yüksek lisans tezi esas alınarak hazırlanmıştır. 
 

Türü Bildiri Özeti 
Geliş Tarihi 26.07.2025 
Kabul Tarihi 30.07.2025 
Yayım Tarihi 25.08.2025 
Kategori Sanat ve Beşeri Bilimler, Dinî Araştırmalar - İlahiyat 
Araştırma Alanı İslam Hukuku 
Sempozyum : 
Adı 5. Türkiye Sosyal Bilimler Sempozyumu 
Web https://sempozyum.okuokut.org/tsbs 
Yer ve Tarih Ankara, Türkiye; 25-31 Ağustos 2025 
Sponsor Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi; Oku Okut Derneği 
Oturum Bilgisi 20. Oturum - 29 Ağustos 2025 Cuma 15.00-16.00 
Telif Hakkı © 2025 Kübra Demir. Yazar telif hakkını elinde tutarak yayımcıya 

uygun lisans ile yayım izni vermiştir. 
Lisans CC BY-NC 4.0 
Yayımcı Oku Okut Yayınları 
Kaynak Gösterimi Demir, Kübra. “İbnü’s-Sââtî’nin Mecmaʿu’l-Bahreyn Eseri Özelinde 

Hanefî Muhtasar Geleneği Üzerine Bir Değerlendirme”. 5. Türkiye 
Sosyal Bilimler Sempozyumu Bildiri Özetleri Kitabı. ed. Abdullah Demir. 
217-220. Ankara: Oku Okut Yayınları, 2025. 
https://doi.org/10.55709/okuokutyayinlari.82 

  



İbnü’s-Sââtî’nin Mecmaʿu’l-Bahreyn Eseri Özelinde Hanefî Muhtasar Geleneği Üzerine Bir Değerlendirme  •  219 
 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

An Evaluation of the Ḥanafī Mukhtaṣar Tradition with Special 
Reference to Ibn al-Sāʿātī’s Majmaʿ al-Baḥrayn 

Kübra Demir 
 orcid.org/0009-0007-7919-1960  katranci1998@hotmail.com  ror.org/05ryemn72 

Ankara Yıldırım Beyazıt University, Institute of Social Sciences, Department of Islamic Law, 
Ankara, Türkiye 

Abstract 
In the development of Islamic legal thought, with the institutionalization of the legal 
schools, there arose a need to transmit juridical knowledge and opinions in a concise and 
systematic manner, which led to the composition of works in the mukhtaṣar genre. Within 
the Ḥanafī school, this tradition began with Abū Ḥanīfa’s transmission of his scholarly 
legacy to his students and gradually took on an institutional form through the efforts of 
his disciples and later jurists. From the early period onward, the processes of codification 
(tadwīn) and abridgment (ikhtiṣār) developed simultaneously in the Ḥanafī legal 
literature. Over time, this provided the foundation for the emergence of mukhtaṣar texts 
which, though produced in different regions and expressed in diverse styles, were united 
by a common methodology and aimed to present the fundamental doctrines of the school 
in a clear and concise manner. 
The Ḥanafī school developed a rich mukhtaṣar tradition, and such texts remained 
influential for centuries in both education and practice. Among the foundational and 
authoritative works of the school are the Mütūn al-Arbaʿa (“Four Foundational Texts”). Ibn 
al-Sāʿātī’s Majmaʿ al-Baḥrayn wa-Multaqā al-Nayyirayn likewise exemplifies this genre, 
both as a continuation of the classical mukhtaṣar tradition and, through its language, 
structure, methodology, and reflection of the school’s preferred positions, as an original 
contribution to it. 
This study, focusing specifically on Majmaʿ al-Baḥrayn—composed in the late 7th/13th 
century and counted among the Mütūn al-Arbaʿa—examines the historical development 
of mukhtaṣar texts in the Ḥanafī tradition, outlines the general characteristics of the 
prominent works in this genre, and considers the later reflections of this tradition, with 
particular emphasis on the role and significance of mukhtaṣar works within the school. 
The aim of this literature-based study is to demonstrate how the mukhtaṣar tradition was 
shaped, the needs it addressed, and the place of works such as Majmaʿ al-Baḥrayn in the 
intellectual framework of the school. 
Findings reveal that the Ḥanafī mukhtaṣar tradition cannot be regarded merely as 
practical texts written for teaching and transmission of knowledge. Rather, these works 
systematically articulated the school’s principal doctrines and norms, clarified intra-
madhhab preferences, fostered consensus, and embodied juridical authority. By 
presenting the school’s fundamental positions in a concise, organized, and easily 
memorizable manner, mukhtaṣar texts were pedagogically effective and practically 
applicable, playing a decisive role in the dissemination of the madhhab. For this reason, 



220  •  Kübra Demir 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

they remained among the central sources for centuries in both madrasa education and 
juridical practice. 
Thus, the Ḥanafī mukhtaṣar tradition can be understood as a scholarly legacy designed to 
transmit knowledge succinctly, functionally, and in accordance with the doctrines of the 
school. In this sense, it established a tradition that maintained its influence over centuries 
in both education and practice. Serving as a strong bridge between past and present, 
mukhtaṣar texts ensured the continuity of juridical scholarship and represented an 
intellectual heritage capable of meeting not only the scholarly needs of the past but also 
those of the present. Works such as Majmaʿ al-Baḥrayn stand out as some of the most 
distinguished examples of this tradition. 

Keywords 
Islamic Law, Ḥanafī School, Fiqh Literature, Mukhtaṣar Tradition, Mutūn al-Arbaʿa, Ibn al-
Sāʿātī, Majmaʿ al-Baḥrayn 

Ethical Statement 
This study is based on the master’s thesis entitled “The Mukhtaṣar Tradition in Ḥanafī 
Literature and an Evaluation of Ibn al-Sāʿātī’s Majmaʿ al-Baḥrayn wa-Multaqā al-
Nayyirayn”, conducted under the supervision of Assoc. Prof. Dr. Yüksel Salman at Ankara 
Yıldırım Beyazıt University. 
 

Type Conference Proceeding Abstract 
Received 2025-07-26 
Accepted 2025-07-30 
Published 2025-08-25 
Category Art & Humanities, Religion & Theology 
Research Area Religious Studies, Islamic Law 
Conference : 
Title The 5th Turkish Symposium of Social Sciences 
Web https://sempozyum.okuokut.org/tsbs 
Location & Date Ankara, Türkiye; August 25-31, 2025 
Sponsor Ankara Yıldırım Beyazıt University; Oku Okut Association 
Proceeding Session Session 20 - Friday, 29 August 2025 15.00-16.00 
Copyright © 2025 Kübra Demir. The author retains the copyright and provides 

the publisher with a proper license to publish. 
License CC BY-NC 4.0 
Publisher Oku Okut Press 
Citation Demir, Kübra. “An Evaluation of the Ḥanafī Mukhtaṣar Tradition 

with Special Reference to Ibn al-Sāʿātī’s Majmaʿ al-Baḥrayn”. The 
5th Turkish Symposium of Social Sciences The Books of Abstracts. ed. 
Abdullah Demir. 217-220. Ankara: Oku Okut Press, 2025. 
https://doi.org/10.55709/okuokutyayinlari.82 



 

sempozyum.okuokut.org 
 

229  

Hz. Ömer’in Hırsızlık Cezası Uygulamaları: Zaruret ve Adalet 
Dengesi 

Hatice Özek 
 orcid.org/0009-0002-9705-9641  hmozek03@gmail.com  ror.org/04xk0dc21 

Mehmet Akif Ersoy Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Temel İslam Bilimleri Anabilim Dalı, 
Burdur, Türkiye 

Öz 
Hz. Ömer’in halifeliği döneminde hırsızlık suçuna karşı uygulanan had cezasının, İslam 
ceza hukukundaki maddi ve manevi şartlarla birlikte sosyal, ekonomik ve zaruret 
durumları bağlamında nasıl değerlendirildiğini incelemektedir. Kur’an-ı Kerim’de hırsızlık 
suçuna karşı öngörülen el kesme cezası (Mâide 5/38), mutlak bir hüküm olarak değil; 
birtakım şartlara bağlı olarak değerlendirilmiştir. Bu şartlar arasında çalınan malın belirli 
bir değeri (nisab) aşması, malın korunan bir yerden alınmış olması, suçun gizlice ve kasten 
işlenmiş olması, failin akıl ve baliğ olması ve zaruret halinde bulunmaması gibi ölçütler yer 
alır. 
Hz. Ömer’in uygulamaları bu şartların ne denli önemli olduğunu göstermektedir. Kıtlık ve 
kuraklık gibi olağanüstü dönemlerde, insanların temel ihtiyaçlarını karşılamak amacıyla 
gerçekleştirdikleri hırsızlıklar, Hz. Ömer tarafından zaruret hali kapsamında 
değerlendirilmiş ve ceza uygulanmamıştır. Örneğin, gebe bir devenin çalınıp kesilmesi 
olayında Hz. Ömer, halkın içinde bulunduğu açlık ve yoksulluğu dikkate alarak, had 
cezasının şartlarının oluşmadığına hükmetmiştir. 
Bir başka örnek de Hatıb b. Ebî Belteʿa’nın kölelerinin, efendilerine ait bir malı çalmasıdır. 
Hz. Ömer, kölelerin efendilerinin malı üzerinde zaten sınırlı da olsa tasarruf hakkına sahip 
olduğunu, dolayısıyla klasik anlamda bir hırsızlık fiilinden söz edilemeyeceğini belirterek 
cezayı uygulamamıştır. Bu yaklaşım, sadece suça değil, failin içinde bulunduğu şartlara, 
mülkiyet ilişkilerine ve sosyal gerçekliğe dayalı bütüncül bir değerlendirmeyi 
yansıtmaktadır. 
Fıkıh alimleri, Hz. Ömer’in bu yaklaşımını “hadler şüphe ile düşer” ve “zaruretler 
mahzurları mubah kılar” gibi fıkhî kaidelerle temellendirmiştir. Özellikle Hanefî mezhebi, 
bu tür içtihatları sistematik hale getirerek, had cezalarının sadece literal (lafzi) yorumlara 
değil, toplum yararı (maslahat), adalet ve zaruret gibi esaslara göre de 
şekillendirilebileceğini belirtmiştir. 
Hz. Ömer’in dönemi, İslam ceza hukukunun şekilci ve katı bir anlayışla değil; sosyal adalet, 
insani ihtiyaçlar ve toplumsal şartlara göre esneklik taşıyan, ahlaki sorumluluk ve 
maslahat temelli bir anlayışla uygulanabileceğini göstermektedir. Bu bağlamda, had 
cezalarının sabit kurallar değil, toplumsal faydayı ve bireyin durumunu gözeten dinamik 



222  •  Hatice Özek 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

bir sistem içinde değerlendirildiği ortaya konulmuştur. Bu yaklaşım, İslam ceza 
hukukunun evrensel adalet anlayışıyla da örtüşmektedir. 

Anahtar Kelimeler 
İslam Hukuku, Zaruret, Had Cezası, Hırsızlık, Hz. Ömer 

Etik Beyan 
Bu çalışma, Burdur Mehmet Akif Ersoy Üniversitesinde Doç. Dr. Yıldıray Sipahi 
danışmanlığında sürdürdüğümüz "İslam Hukukunda İspat Yöntemlerinde Kriminal Karine 
Sorunu” başlıklı yüksek lisans tezi esas alınarak hazırlanmıştır. 
 

Türü Bildiri Özeti 
Geliş Tarihi 31.07.2025 
Kabul Tarihi 05.08.2025 
Yayım Tarihi 25.08.2025 
Kategori Sanat ve Beşeri Bilimler, Dinî Araştırmalar - İlahiyat 
Araştırma Alanı İslam Hukuku 
Sempozyum : 
Adı 5. Türkiye Sosyal Bilimler Sempozyumu 
Web https://sempozyum.okuokut.org/tsbs 
Yer ve Tarih Ankara, Türkiye; 25-31 Ağustos 2025 
Sponsor Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi; Oku Okut Derneği 
Oturum Bilgisi 20. Oturum - 29 Ağustos 2025 Cuma 15.00-16.00 
Telif Hakkı © 2025 Hatice Özek. Yazar telif hakkını elinde tutarak yayımcıya 

uygun lisans ile yayım izni vermiştir. 
Lisans CC BY-NC 4.0 
Yayımcı Oku Okut Yayınları 
Kaynak Gösterimi Özek, Hatice. “Hz. Ömer’in Hırsızlık Cezası Uygulamaları: Zaruret ve 

Adalet Dengesi”. 5. Türkiye Sosyal Bilimler Sempozyumu Bildiri Özetleri 
Kitabı. ed. Abdullah Demir. 221-224. Ankara: Oku Okut Yayınları, 
2025. https://doi.org/10.55709/okuokutyayinlari.82 

  



Hz. Ömer’in Hırsızlık Cezası Uygulamaları: Zaruret ve Adalet Dengesi  •  223 
 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

The Application of Punishment for Theft by Omar ibn al-Khattab: 
The Balance Between Necessity and Justice 

Hatice Özek 
 orcid.org/0009-0002-9705-9641  hmozek03@gmail.com  ror.org/04xk0dc21 

Mehmet Akif Ersoy University, Institute of Social Sciences, Department of Basic Islamic Sciences, 
Burdur, Türkiye 

Abstract 
This study examines how the hadd punishment imposed for theft during the caliphate of 
Umar ibn al-Khattab was evaluated in the context of the material and spiritual conditions 
of Islamic criminal law, as well as social, economic, and emergency situations. The 
punishment of amputation prescribed in the Quran for the crime of theft (Maida 5:38) is 
not considered an absolute ruling but is evaluated in relation to certain conditions. These 
conditions include the stolen property exceeding a certain value (nisab), the property 
being taken from a protected place, the crime being committed secretly and intentionally, 
the perpetrator being of sound mind and age, and not being in a state of necessity. 
The practices of Caliph Umar demonstrate how important these conditions are. During 
extraordinary periods such as famine and drought, thefts committed by people to meet 
their basic needs were considered by Umar as cases of necessity, and no punishment was 
imposed. For example, in the case of a pregnant camel being stolen and slaughtered, Umar 
ruled that the conditions for hadd punishment were not met, taking into account the 
hunger and poverty of the people. 
Another example is the case of Hatib b. Abi Belteʿa’s slaves stealing property belonging to 
their master. Caliph Omar stated that the slaves already had limited rights of disposal over 
their master’s property, and therefore, it could not be considered theft in the classical 
sense, and thus no punishment was imposed. This approach reflects a comprehensive 
assessment based not only on the crime but also on the circumstances of the perpetrator, 
property relations, and social reality. 
Fiqh scholars have based Umar’s approach on fiqh principles such as “had punishments 
are waived in cases of doubt” and “necessity makes the forbidden permissible.” In 
particular, the Hanafi school of jurisprudence systematized such interpretations, stating 
that hadd punishments could be shaped not only by literal (verbal) interpretations but also 
by principles such as public interest (maslahat), justice, and necessity. 
The era of Umar ibn al-Khattab demonstrates that Islamic criminal law can be applied not 
with a formalistic and rigid understanding, but with a flexible approach based on social 
justice, human needs, and social conditions, grounded in moral responsibility and public 
interest. In this context, it has been established that hadd punishments are not fixed rules 
but are evaluated within a dynamic system that considers social benefit and the 



224  •  Hatice Özek 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

individual’s circumstances. This approach is also consistent with the universal 
understanding of justice in Islamic criminal law. 

Keywords 
Islamic Law, Necessity, Hadd Punishment, Theft, Hazrat Omar 

Ethical Statement 
This study is based on the master’s thesis entitled “The Problem of Criminal Presumption 
in the Methods of Proof in Islamic Law”, conducted under the supervision of Assoc. Prof. 
Dr. Yıldıray Sipahi at Burdur Mehmet Akif Ersoy University. 
 

Type Conference Proceeding Abstract 
Received 2025-07-31 
Accepted 2025-08-05 
Published 2025-08-25 
Category Art & Humanities, Religion & Theology 
Research Area Religious Studies, Islamic Law 
Conference : 
Title The 5th Turkish Symposium of Social Sciences 
Web https://sempozyum.okuokut.org/tsbs 
Location & Date Ankara, Türkiye; August 25-31, 2025 
Sponsor Ankara Yıldırım Beyazıt University; Oku Okut Association 
Proceeding Session Session 20 - Friday, 29 August 2025 15.00-16.00 
Copyright © 2025 Hatice Özek. The author retains the copyright and provides 

the publisher with a proper license to publish. 
License CC BY-NC 4.0 
Publisher Oku Okut Press 
Citation Özek, Hatice. “The Application of Punishment for Theft by Omar 

ibn al-Khattab: The Balance Between Necessity and Justice”. The 5th 
Turkish Symposium of Social Sciences The Books of Abstracts. ed. 
Abdullah Demir. 221-224. Ankara: Oku Okut Press, 2025. 
https://doi.org/10.55709/okuokutyayinlari.82 



 

sempozyum.okuokut.org 
 

233  

Tirmizî’nin Sünen Adlı Eserindeki Tefsir ve Kıraat Rivayetlerinin 
İçerik Çözümlemesine Dayalı Sıklık Analizi 

Bünyamin Burak Hocaoğlu 
 orcid.org/0009-0005-8222-4271  burakhocaoglu06@gmail.com  ror.org/05ryemn72 

Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Kıraat İlmi Anabilim Dalı, 
Ankara, Türkiye 

Öz 
İmam Tirmizî’nin Sünen adlı eseri, İslam ilim geleneğinde hadis, tefsir ve kıraat literatürü 
içerisinde önemli bir yer tutmaktadır. Hadis külliyatı içerisinde tefsir ve kıraate dair 
rivayetlere yer verilmesi, Kur’an’ın anlaşılması ve yorumlanmasına doğrudan katkı 
sağladığı sonucuna ulaşılmıştır. Bu çalışmada, Tirmizî’nin özellikle tefsir alanına katkısı 
incelenmiş, kıraat ve tefsir rivayetleri klasik kaynaklara göre tasnif edilerek sayısal 
analizleri yapılmıştır. Sünenü’t-Tirmizî, “Ebvâb” adı verilen 46 ana bölümden oluşmakta 
olup, ismindeki “Sünen” ifadesinden de anlaşılacağı üzere fıkıh temelli bir tertibe sahiptir. 
Ancak eser, yalnızca ahkâm hadisleriyle sınırlı kalmayıp; siyer, ahlâk, itikad, fiten, menâkıb 
ve özellikle tefsirle ilgili rivayetleri de kapsamaktadır. Bu yönüyle eserin câmi türü 
özellikler taşıdığı sonucuna ulaşılmıştır. Tefsirle doğrudan ilgili olan “Fezâilu’l-Kur’ân”, 
“Kıraat” ve “Tefsîru’l-Kur’ân” başlıklı üç temel bölüm mevcuttur. “Fezâilu’l-Kur’ân” 
bölümünde, 13 sûre ve 3 âyetin faziletine dair toplam 27 rivayet aktarılmıştır. “Kıraat” 
başlığı altında ise biri Kur’an’ın yedi harf üzere nüzûlüne dair olmak üzere toplam 13 bâb 
bulunmaktadır. Müellif bu bölümde 9 bâbı sûre kıraatine, 3 bâbı ise genel kıraat konularına 
ayırmıştır. En kapsamlı bölüm olan “Tefsîru’l-Kur’ân” kısmında ise Hz. Peygamber’den 254, 
sahâbe ve tâbiînden 63 olmak üzere toplamda 317 özgün rivayet yer almaktadır. Bu 
rivayetler tekrarlarla birlikte 420’ye ulaşmakta ve eserin tefsir literatürüne olan katkısını 
ortaya koymaktadır. Bu sayısal yoğunluk, müellifin özellikle tefsir konusuna ayrı bir önem 
verdiği sonucuna ulaşılmasına imkân tanımaktadır. Çalışmada nitel araştırma yöntemi 
benimsenmiş; içerik çözümlemesiyle veriler sistematik şekilde tasnif edilmiştir. Elde 
edilen veriler ışığında, İmam Tirmizî’nin Sünen adlı eserinde tefsir alanında rivayet edilen 
420 hadis ile eserin bu konuda oldukça zengin bir içerik sunduğu sonucuna ulaşılmıştır. Bu 
sayı, müellifin tefsire verdiği önemi açıkça göstermektedir. Buna karşılık, Kıraat ve 
Fezâilu’l-Kur’ân bölümleri, tefsir bölümüne nazaran daha sınırlı sayıda rivayet 
içermektedir. Bu durum, ilgili bölümlerin müellif tarafından daha dar kapsamlı ele alındığı 
sonucuna ulaşılmasına imkân tanımaktadır. Sünen-i Tirmizî’nin hem klasik hem de 
modern ilmî çalışmalarda başvuru kaynağı olma özelliğini sürdürdüğü sonucuna 
ulaşılmıştır. Hadislerin sıhhat derecelerinin tespiti, rivayetlerin içerik bakımından 



226  •  Bünyamin Burak Hocaoğlu 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

değerlendirilmesi ve Hz. Peygamber’in örnek şahsiyetinin daha yakından anlaşılması 
açısından eserin, İslamî ilimlere önemli katkılar sunduğu sonucuna ulaşılmıştır. 

Anahtar Kelimeler 
Tefsir, Hadis, Kıraat, Tirmizî, Sünen 

Etik Beyan 
Bu çalışma, Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesinde Prof. Dr. Mehmet Ünal’ın 
danışmanlığında sürdürdüğümüz “Tirmizî’nin Sünen’indeki Tefsir ve Kıraat Rivayetleri ve 
Değerlendirilmesi” başlıklı yüksek lisans tezi esas alınarak hazırlanmıştır. 
 

Türü Bildiri Özeti 
Geliş Tarihi 27.07.2025 
Kabul Tarihi 05.08.2025 
Yayım Tarihi 25.08.2025 
Kategori Sanat ve Beşeri Bilimler, Dinî Araştırmalar - İlahiyat 
Araştırma Alanı Hadis 
Sempozyum : 
Adı 5. Türkiye Sosyal Bilimler Sempozyumu 
Web https://sempozyum.okuokut.org/tsbs 
Yer ve Tarih Ankara, Türkiye; 25-31 Ağustos 2025 
Sponsor Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi; Oku Okut Derneği 
Oturum Bilgisi 21. Oturum - 29 Ağustos 2025 Cuma 17.00-18.00 
Telif Hakkı © 2025 Bünyamin Burak Hocaoğlu. Yazar telif hakkını elinde tutarak 

yayımcıya uygun lisans ile yayım izni vermiştir. 
Lisans CC BY-NC 4.0 
Yayımcı Oku Okut Yayınları 
Kaynak Gösterimi Hocaoğlu, Bünyamin Burak. “Tirmizî’nin Sünen Adlı Eserindeki 

Tefsir ve Kıraat Rivayetlerinin İçerik Çözümlemesine Dayalı Sıklık 
Analizi”. 5. Türkiye Sosyal Bilimler Sempozyumu Bildiri Özetleri Kitabı. 
ed. Abdullah Demir. 225-228. Ankara: Oku Okut Yayınları, 2025. 
https://doi.org/10.55709/okuokutyayinlari.82 

  



Tirmizî’nin Sünen Adlı Eserindeki Tefsir ve Kıraat Rivayetlerinin İçerik Çözümlemesine Dayalı Sıklık Analizi  •  227 
 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

Content-Based Frequency Analysis of Tafsīr and Qirāʾāt Traditions 
in al-Tirmidhī’s Sunan 
Bünyamin Burak Hocaoğlu 

 orcid.org/0009-0005-8222-4271  burakhocaoglu06@gmail.com  ror.org/05ryemn72 
Ankara Yıldırım Beyazıt University, Institute of Social Sciences, Department of Quranic Studies, 

Ankara, Türkiye 

Abstract 
al-Tirmidhī’s Sunan occupies a significant place within the Islamic scholarly tradition, 
particularly in the fields of ḥadīth, tafsīr, and qirāʾāt. The inclusion of narrations related 
to tafsīr and qirāʾāt within the ḥadīth corpus has been found to contribute directly to the 
understanding and interpretation of the Qurʾān. This study examines Tirmidhī’s 
contribution to tafsīr in particular, classifies narrations related to qirāʾāt and tafsīr 
according to classical sources, and provides their quantitative analysis. The Sunan al-
Tirmidhī consists of 46 main chapters (abwāb), and, as indicated by the term “Sunan” in 
its title, it follows a legal (fiqh-based) arrangement. However, the work is not limited to 
legal traditions alone; it also encompasses narrations on sīra, ethics, creed, tribulations 
(fitan), virtues of the Companions (manāqib), and, importantly, tafsīr. In this respect, the 
work exhibits the characteristics of the jāmiʿ genre. 
There are three primary chapters directly concerned with tafsīr: “Faḍāʾil al-Qurʾān” 
(Virtues of the Qurʾān), “Qirāʾāt” (Readings), and “Tafsīr al-Qurʾān.” The section on “Faḍāʾil 
al-Qurʾān” contains a total of 27 reports concerning the virtues of 13 sūras and 3 specific 
verses. Under the “Qirāʾāt” section, there are 13 subchapters (abwāb), one of which relates 
to the revelation of the Qurʾān upon seven letters, while 9 are devoted to recitations of 
specific sūras and 3 to general issues of recitation. The most comprehensive section, 
“Tafsīr al-Qurʾān,” includes 254 narrations from the Prophet, along with 63 from 
Companions and Successors, making a total of 317 original narrations. Including 
repetitions, the number rises to 420, underscoring the work’s substantial contribution to 
the tafsīr tradition. This numerical density indicates that the author attached particular 
importance to tafsīr. 
The study employs a qualitative research approach, using content analysis to 
systematically classify the data. Findings reveal that Sunan al-Tirmidhī contains 420 
narrations related to tafsīr, highlighting its richness in this field. In contrast, the sections 
on qirāʾāt and the virtues of the Qurʾān are comparatively more limited, indicating that 
these topics were treated in a narrower scope by the author. 
In conclusion, Sunan al-Tirmidhī continues to serve as a reference source in both classical 
and modern scholarship. In terms of determining the authenticity of ḥadīths, assessing the 



228  •  Bünyamin Burak Hocaoğlu 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

content of narrations, and providing deeper insight into the exemplary character of the 
Prophet, the work offers a significant contribution to the Islamic sciences. 

Keywords 
Tafsīr, Hadīth, Qirāʾāt, Tirmidhī, Sunan 

Ethical Statement 
This study is based on the master’s thesis entitled “The Tafsīr and Qirāʾāt Reports in al-
Tirmidhī’s Sunan and Their Evaluation”, conducted under the supervision of Prof. Dr. 
Mehmet Ünal at Ankara Yıldırım Beyazıt University. 
 

Type Conference Proceeding Abstract 
Received 2025-07-27 
Accepted 2025-08-05 
Published 2025-08-25 
Category Art & Humanities, Religion & Theology 
Research Area Religious Studies, Hadith 
Conference : 
Title The 5th Turkish Symposium of Social Sciences 
Web https://sempozyum.okuokut.org/tsbs 
Location & Date Ankara, Türkiye; August 25-31, 2025 
Sponsor Ankara Yıldırım Beyazıt University; Oku Okut Association 
Proceeding Session Session 21 - Friday, 29 August 2025 17.00-18.00 
Copyright © 2025 Bünyamin Burak Hocaoğlu. The author retains the copyright 

and provides the publisher with a proper license to publish. 
License CC BY-NC 4.0 
Publisher Oku Okut Press 
Citation Hocaoğlu, Bünyamin Burak. “Content-Based Frequency Analysis of 

Tafsīr and Qirāʾāt Traditions in al-Tirmidhī’s Sunan”. The 5th 
Turkish Symposium of Social Sciences The Books of Abstracts. ed. 
Abdullah Demir. 225-228. Ankara: Oku Okut Press, 2025. 
https://doi.org/10.55709/okuokutyayinlari.82 



 

sempozyum.okuokut.org 
 

237  

Sünen-i Erbaʿa’da Refʿu’l-Yedeyn Hadislerinin Tespiti ve 
Değerlendirilmesi 

İsa Erciyas 
 orcid.org/0009-0001-7403-3660  isaerciyes46@gmail.com  ror.org/05ryemn72 

Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Hadis Anabilim Dalı, 
Ankara, Türkiye 

Öz 
Bu çalışma, sünnetin uygulama alanlarından biri olan namazda ellerin kaldırılması (refʿu’l-
yedeyn) konusunu Sünen-i Erbaʿa (Ebû Dâvûd, Tirmizî, Nesâî ve İbn Mâce) temelinde ele 
alarak rivayetler üzerinden tahlil etmeyi amaçlamaktadır. Namazın şekliyle ilgili rivayet 
farklılıkları, fıkhî mezhepler arasındaki ihtilâfların da zeminini oluşturduğundan refʿu’l-
yedeyn meselesi sadece bir amel tartışması değil, aynı zamanda sünnetin anlama 
biçimlerine dair bir farklılıktır. Bu bağlamda çalışma, Sünen-i Erba’a’da yer alan 
rivayetlerin sayıları, sened yapıları, metin varyantları ve sahâbî dağılımları üzerinden 
sistematik bir analiz sunmaktadır. 
Araştırmanın nitel araştırma yöntemlerinden dokümantasyon metodu kullanılarak 
rivayetler belirlenmiş, klasik hadis tenkit usulleri esas alınarak tespit edilen rivayetler 
analiz edilmiştir. Her bir Sünen kitabında geçen refʿu’l-yedeyn rivayetleri tespit 
edilmesinin ardından bu rivayetlerin merfû, mevkûf, sahih veya zayıf oluşu, râvî zincirleri, 
tekrar eden lafızlar ve fıkhî bağlamları ayrıntılı bir şekilde incelenmiştir. Hem klasik hem 
de çağdaş hadis otoritelerinin görüşleri de dikkate alınarak metinlerin sıhhat dereceleri 
mukayeseli biçimde değerlendirilmiştir. 
Araştırma sonucunda Sünen-i Erba’a özelinde refʿu’l yedeyn uygulamasını destekleyen 
rivayetlerin gerek sayı gerek sıhhat bakımından belirgin bir üstünlük taşıdığı; üç veya dört 
noktada ellerin kaldırıldığını belirten rivayetlerin sahâbîler arasında yaygın bir tatbikat 
olarak yer aldığı tespit edilmiştir. Buna karşın sadece iftitah tekbirinde ellerin 
kaldırıldığına dair gelen rivayetlerin sened bakımından ya zayıf ya da muhtasar varyantlar 
olduğu görülmüştür. Mezheplerin farklı içtihatları, sadece rivayet tercihine değil, aynı 
zamanda sahâbî uygulamaları, bölgesel gelenekler ve usûlî yaklaşımlara da 
dayanmaktadır. 
Sonuç olarak bu çalışma, refʿu’l-yedeyn meselesini sadece fıkhî bir tartışma konusu değil, 
aynı zamanda hadis-fıkıh ilişkisinin somutlaştığı bir örnek alan olarak değerlendirmekte; 
farklı rivayetlerin hadis ilmindeki değeri ile mezhepler arası tercihlerin dayanaklarını ilmî 
bir zeminle açıklamayı hedeflemektedir. 

Anahtar Kelimeler 
Hadis, Sünen-i Erbaʿa, Namaz, Rükû, Refu’l-yedeyn Meselesi, Sahâbî Uygulaması 

Etik Beyan 
Bu çalışma, Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesinde Doç. Dr. Halil İbrahim Doğan 
danışmanlığında sürdürdüğümüz “Temel Hadis Kaynaklarına Göre Namazda Ellerin 



230  •  İsa Erciyas 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

Kaldırılmasına Dair Rivayetlerin Tespit Edilmesi ve Değerlendirilmesi” başlıklı yüksek 
lisans tezi esas alınarak hazırlanmıştır. 
 

Türü Bildiri Özeti 
Geliş Tarihi 30.07.2025 
Kabul Tarihi 06.08.2025 
Yayım Tarihi 25.08.2025 
Kategori Sanat ve Beşeri Bilimler, Dinî Araştırmalar - İlahiyat 
Araştırma Alanı Hadis 
Sempozyum : 
Adı 5. Türkiye Sosyal Bilimler Sempozyumu 
Web https://sempozyum.okuokut.org/tsbs 
Yer ve Tarih Ankara, Türkiye; 25-31 Ağustos 2025 
Sponsor Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi; Oku Okut Derneği 
Oturum Bilgisi 21. Oturum - 29 Ağustos 2025 Cuma 17.00-18.00 
Telif Hakkı © 2025 İsa Erciyas. Yazar telif hakkını elinde tutarak yayımcıya 

uygun lisans ile yayım izni vermiştir. 
Lisans CC BY-NC 4.0 
Yayımcı Oku Okut Yayınları 
Kaynak Gösterimi Erciyas, İsa. “Sünen-i Erbaʿa’da Refʿu’l-Yedeyn Hadislerinin Tespiti 

ve Değerlendirilmesi”. 5. Türkiye Sosyal Bilimler Sempozyumu Bildiri 
Özetleri Kitabı. ed. Abdullah Demir. 229-232. Ankara: Oku Okut 
Yayınları, 2025. https://doi.org/10.55709/okuokutyayinlari.82 

  



Sünen-i Erbaʿa’da Refʿu’l-Yedeyn Hadislerinin Tespiti ve Değerlendirilmesi  •  231 
 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

Identification and Evaluation of Hadiths on Raf al-Yadayn (Raising 
the hands during prayer) in the Sunan al-Arbaa 

İsa Erciyas 
 orcid.org/0009-0001-7403-3660  isaerciyes46@gmail.com  ror.org/05ryemn72 

Ankara Yıldırım Beyazıt University, Institute of Social Sciences, Department of Hadith Studies, 
Ankara, Türkiye 

Abstract 
This study examines the topic of raising the hands during prayer (Raf al-Yadain), one of 
the practical applications of the Prophetic Sunnah, based on the Sunan al-Arbaa (Abu 
Dawud, al-Tirmidhī, al-Nasai, and Ibn Majah), with the aim of analyzing the relevant 
narrations. Since variations in narrations regarding the form of prayer also form the basis 
for differences among Islamic legal schools, the issue of Raf al-Yadain is not merely a 
matter of ritual practice but also reflects differences in the interpretation of the Sunnah 
itself. In this context, the study presents a systematic analysis of the narrations in the 
Sunan al-Arbaa in terms of their numbers, chains of transmission (isnad), textual variants, 
and distribution among the Companions. 
Using the documentation method, one of the qualitative research approaches, the relevant 
narrations were identified and analyzed according to the principles of classical hadith 
criticism. After locating all Raf al-Yadain narrations in each of the four Sunan works, these 
narrations were examined in detail with regard to their classification as marfu (attributed 
to the Prophet), mawquf (attributed to a Companion), sahih (sound), or daif (weak), as well 
as their chains of transmitters, recurring motifs, and legal contexts. The views of both 
classical and contemporary hadith scholars were taken into consideration, and the 
authenticity levels of the texts were comparatively evaluated. 
The findings indicate that, within the scope of the Sunan al-Arbaa, narrations supporting 
the practice of Raf al-Yadain show a clear superiority in both number and authenticity. 
Reports describing the raising of the hands at three or four points during the prayer were 
found to have been widely practiced among the Companions. In contrast, narrations 
indicating that the hands were raised only at the opening takbir were generally either 
weak in their chains or abridged variants. The differing interpretations of the schools of 
law are based not only on the preference for certain narrations but also on Companion 
practices, regional traditions, and methodological approaches. 
In conclusion, this study evaluates the issue of Raf al-Yadain not only as a matter of legal 
debate but also as a concrete example that illustrates the relationship between hadith and 



232  •  İsa Erciyas 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

Islamic jurisprudence. It aims to clarify, on an academic basis, the scholarly value of the 
variant narrations and the jurisprudential foundations of inter-school preferences. 

Keywords 
Hadīth, Sunan al-Arbaʿa, Prayer, Bowing, Issue of rafʿ al-yadayn, Practice of the 
Companions 

Ethical Statement 
This study is based on the master’s thesis entitled “Identification and Evaluation of the 
Ḥadīths on Raising the Hands during Prayer According to the Primary Ḥadīth Sources”, 
conducted under the supervision of Assoc. Prof. Dr. Halil İbrahim Doğan at Ankara Yıldırım 
Beyazıt University. 
 

Type Conference Proceeding Abstract 
Received 2025-07-30 
Accepted 2025-08-06 
Published 2025-08-25 
Category Art & Humanities, Religion & Theology 
Research Area Religious Studies, Hadith 
Conference : 
Title The 5th Turkish Symposium of Social Sciences 
Web https://sempozyum.okuokut.org/tsbs 
Location & Date Ankara, Türkiye; August 25-31, 2025 
Sponsor Ankara Yıldırım Beyazıt University; Oku Okut Association 
Proceeding Session Session 21 - Friday, 29 August 2025 17.00-18.00 
Copyright © 2025 İsa Erciyas. The author retains the copyright and provides 

the publisher with a proper license to publish. 
License CC BY-NC 4.0 
Publisher Oku Okut Press 
Citation Erciyas, İsa. “Identification and Evaluation of Hadiths on Raf al-

Yadayn (Raising the hands during prayer) in the Sunan al-Arbaa”. 
The 5th Turkish Symposium of Social Sciences The Books of Abstracts. ed. 
Abdullah Demir. 229-232. Ankara: Oku Okut Press, 2025. 
https://doi.org/10.55709/okuokutyayinlari.82 



 

sempozyum.okuokut.org 
 

241  

Ebû Dâvûd’un Sünen’i Özelinde Bazı Fıkhî Görüşleri Üzerine 
İnceleme 

Mustafa Akgöz 
 orcid.org/0009-0004-1795-4270  mumakgoz@gmail.com  ror.org/007x4cq57 

Diyanet işleri Başkanlığı, Ankara, Türkiye 

Öz 
Ebû Dâvûd hadis ilminde temayüz eden bir alim olmakla beraber İslami ilimler sahasında 
da ön plana çıkan bir muhaddistir. Bu yönünden kaynaklı olarak yaşadığı dönemde ve daha 
sonraki dönemlerde alimler kendisinin ilmi vukûfiyetinden övgüyle bahsetmişlerdir. 
Hadis alanındaki Sünen eseri onun bu ilmi payeye ulaşmasında çok etkili olmuştur. Bu eser, 
Kütüb-i Sitte olarak adlandırılan meşhur hadis eserleri arasında kendisine yer bulmuştur. 
Ahkam hadislerini bir kitap halinde sunan Sünen’i, hadis alanında dikkatleri çektiği gibi 
fakihlerin ictihadi faaliyette bulunurken delil olarak kullandıkları hadisleri bir araya 
getirmesi de fıkhî çalışma açısından önemini artırmaktadır. Dolayısıyla onun bu eseri salt 
hadisleri bir kitapta toplamaktan ziyade, mezhep imamlarının delillerine daha kolay 
ulaşma ve hadisler hakkında daha detaylı bilgiye sahip olma düşüncesinin yattığı 
düşünülebilir. Bu özelliklerinin yanı sıra Sünen, müellifinin fıkhî düşünce yapısını da 
aksettirmesi açısından üzerinde çalışılması gereken bir telîfattır. Çünkü Ebû Dâvûd, 
hadisler hakkında gerektiği yerde açıklamalar yapmaya veya hükme medar olan hadisleri 
ön plana çıkararak fıkhî bir çalışma içerisine girmektedir. Nitekim hadisler hakkında 
yaptığı açıklamalar veya bab başlıklarını oluştururken hükmü ortaya koyan başlıklar 
seçmesi, onun konu hakkındaki fıkhî ictihadını ortaya koyması açısından önemlidir. Bu 
çalışmada Ebû Dâvûd’un bazı fıkhî konularda Sünen’i özelinde incelemede bulunularak 
fıkıh alanındaki görüşleri belirlenmeye çalışılmıştır. Onun hadisleri bir araya getiren bir 
muhaddis olmasının yanı sıra fakih bir alim olduğu verilen fıkhî örnekler çerçevesinde 
ifade edilmiştir. Çalışma, hadis alanında meşhur bir muhaddis olan Ebû Dâvûd’un fakihlik 
yönünü vurgulaması ve bu alandaki çalışmaların azlığından dolayı ilmi sahada yeni fikirler 
beyan etmesi açısından önem arz etmektedir. Tabii ki konu hakkındaki makaleyi 
oluştururken Ebû Dâvûd’un eseri hakkında yazılan eserler ile şerhleri araştırılarak ve bab 
başlıkları ile hadislere yaptığı açıklamaları incelenerek fıkhî görüşünü nasıl beyan ettiği 
belirlenmeye çalışılmıştır. Bu çalışma ile onun İslam hukuku alanındaki fıkhî görüşleri 
belirlenerek muhaddis bir fakih olduğu araştırmalarla ortaya koyulmuştur. 

Anahtar Kelimeler 
İslam Hukuku, Hadis, Sünen, Ebû Dâvûd, Fıkıh, İctihad 

Etik Beyan 
Bu çalışma, Prof. Dr. Şamil Dağcı danışmanlığında 2024 yılında tamamladığımız “Ebû 
Dâvûd’un Sünen’indeki Fıkhî Görüşleri” başlıklı doktora tezi esas alınarak hazırlanmıştır 
(Ankara: Ankara Üniversitesi, Doktora Tezi, 2024). 
 



234  •  Mustafa Akgöz 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

Türü Bildiri Özeti 
Geliş Tarihi 31.07.2025 
Kabul Tarihi 05.08.2025 
Yayım Tarihi 25.08.2025 
Kategori Sanat ve Beşeri Bilimler, Dinî Araştırmalar - İlahiyat 
Araştırma Alanı Hadis 
Sempozyum : 
Adı 5. Türkiye Sosyal Bilimler Sempozyumu 
Web https://sempozyum.okuokut.org/tsbs 
Yer ve Tarih Ankara, Türkiye; 25-31 Ağustos 2025 
Sponsor Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi; Oku Okut Derneği 
Oturum Bilgisi 21. Oturum - 29 Ağustos 2025 Cuma 17.00-18.00 
Telif Hakkı © 2025 Mustafa Akgöz. Yazar telif hakkını elinde tutarak yayımcıya 

uygun lisans ile yayım izni vermiştir. 
Lisans CC BY-NC 4.0 
Yayımcı Oku Okut Yayınları 
Kaynak Gösterimi Akgöz, Mustafa. “Ebû Dâvûd’un Sünen’i Özelinde Bazı Fıkhî 

Görüşleri Üzerine İnceleme”. 5. Türkiye Sosyal Bilimler Sempozyumu 
Bildiri Özetleri Kitabı. ed. Abdullah Demir. 233-236. Ankara: Oku Okut 
Yayınları, 2025. https://doi.org/10.55709/okuokutyayinlari.82 

  



Ebû Dâvûd’un Sünen’i Özelinde Bazı Fıkhî Görüşleri Üzerine İnceleme  •  235 
 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

An Examination of Certain Juridical Opinions in Abū Dāwūd’s 
Sunan 

Mustafa Akgöz 
 orcid.org/0009-0004-1795-4270  mumakgoz@gmail.com  ror.org/007x4cq57 

Presidency of Religious Affairs, Ankara, Türkiye 

Abstract 
Abū Dāwūd was not only a distinguished scholar in the field of ḥadīth but also a prominent 
muḥaddith within the broader scope of Islamic sciences. Owing to this reputation, both 
during his lifetime and in subsequent generations, scholars praised his profound 
scholarship. His Sunan played a decisive role in securing his scholarly stature, and the 
work occupies a place among the renowned collections known as the Kutub al-Sitta. 
Presenting the legal (aḥkām) traditions in a systematic form, the Sunan attracted attention 
in the field of ḥadīth, while also gaining importance in jurisprudential studies by compiling 
the traditions used as evidence by jurists in their ijtihād. Thus, the purpose of the work is 
not merely to assemble traditions into a single volume but also to facilitate easier access 
to the proofs of the madhhab imams and to provide more detailed information on the 
traditions. In addition, the Sunan deserves careful study for the way it reflects its author’s 
legal thought. Abū Dāwūd frequently offered explanatory comments on traditions where 
necessary and highlighted those that served as the basis for legal rulings, thereby engaging 
in juridical reasoning. His choice of chapter headings, often formulated to express rulings, 
further illustrates his juristic approach. 
This study examines Abū Dāwūd’s legal views on selected issues within the framework of 
his Sunan and seeks to identify his jurisprudential positions. The findings demonstrate 
that he was not merely a collector of traditions but also a jurist with independent 
reasoning. The study is significant in that it highlights the juridical dimension of a figure 
otherwise renowned primarily as a muḥaddith and contributes original perspectives to the 
field, where such investigations remain limited. 
In preparing this research, works written on the Sunan as well as its commentaries were 
consulted, and his explanatory notes along with the formulation of chapter headings were 
analyzed in order to determine how Abū Dāwūd expressed his juristic opinions. The study 
concludes that his work reflects a dual scholarly identity: Abū Dāwūd emerges not only as 



236  •  Mustafa Akgöz 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

a prominent muḥaddith but also as a jurist whose contributions enriched the field of 
Islamic law. 

Keywords 
Islamic Law, Hadīth, Sunan, Abū Dāwūd, Fiqh, Ijtihād 

Ethical Statement 
This study was prepared based on the doctoral dissertation titled "The Juristic Opinions in 
Abu Dawud’s Sunan" which we completed in 2024 under the supervision of Prof. Dr. Şamil 
Dağcı (Ankara: Ankara University, Doctoral Dissertation, 2024). 
 

Type Conference Proceeding Abstract 
Received 2025-07-31 
Accepted 2025-08-05 
Published 2025-08-25 
Category Art & Humanities, Religion & Theology 
Research Area Religious Studies, Hadith 
Conference : 
Title The 5th Turkish Symposium of Social Sciences 
Web https://sempozyum.okuokut.org/tsbs 
Location & Date Ankara, Türkiye; August 25-31, 2025 
Sponsor Ankara Yıldırım Beyazıt University; Oku Okut Association 
Proceeding Session Session 21 - Friday, 29 August 2025 17.00-18.00 
Copyright © 2025 Mustafa Akgöz. The author retains the copyright and 

provides the publisher with a proper license to publish. 
License CC BY-NC 4.0 
Publisher Oku Okut Press 
Citation Akgöz, Mustafa. “An Examination of Certain Juridical Opinions in 

Abū Dāwūd’s Sunan”. The 5th Turkish Symposium of Social Sciences The 
Books of Abstracts. ed. Abdullah Demir. 233-236. Ankara: Oku Okut 
Press, 2025. https://doi.org/10.55709/okuokutyayinlari.82 



 

sempozyum.okuokut.org 
 

245  

Dindar Kimliğin Seküler Maskeleri: Mütedeyyin Ailenin Dindar 
Kimliğini Gizleyen Gençleri 

Hakan Tafran 
 orcid.org/0000-0002-9418-4351  tafran@erciyes.edu.tr  ror.org/047g8vk19 

Erciyes Üniversitesi, İlahiyat Fakültesi, Din Sosyolojisi, Kayseri, Türkiye 

Kemal Ataman 
 orcid.org/0000-0001-5107-8367  kemal.ataman@marmara.edu.tr  ror.org/02kswqa67 

Marmara Üniversitesi, İlahiyat Fakültesi, Din Sosyolojisi, İstanbul, Türkiye 

Öz 
Bu bildiri, ailesi mütedeyyin gençlerin aile dışı gündelik yaşamlarında dindar kimliklerini 
gizlemesini ele almaktadır. Araştırma konusunun günümüzde örüntüleşmiş bir fenomen 
olduğu gözlemlense de literatürde doğrudan konuyla ilgili bir çalışma yer almamaktadır. 
Araştırmanın amacı, ailesi mütedeyyin gençlerin aile dışı gündelik yaşamlarında dindar 
kimliklerini gizleme nedenlerini, onların bu konudaki tecrübe ve düşüncelerini 
anlamaktır. Anlamaya dönük amaç, çalışmanın odağındaki gençlerin bakış açılarının ve 
tecrübelerinin çözümlenmesini gerektirmektedir. Bu gereklilik, araştırmada kullanılan 
metot ve yöntemin belirlenmesinde etkili olmuştur. Bu doğrultuda araştırmada anlayıcı-
yorumlayıcı sosyal bilim metoduna dayalı nitel araştırma yöntemi kullanılmıştır. Anlayıcı-
yorumlayıcı yaklaşım, insanların gündelik yaşamlarında anlamları nasıl oluşturduklarını, 
neyin anlamlı ya da önemli olduğunu incelemeyi amaçlaması nedeniyle tercih edilmiştir. 
Araştırmanın metot ve yönteminde dikkat edilen hususlar, araştırma deseni seçilirken de 
göz önünde bulundurulmuş; farkında olunan ancak derinlemesine bilgiye ihtiyaç duyulan 
olgulara odaklanan fenomenoloji deseni tercih edilmiştir. Araştırmanın örneklemini ailesi 
mütedeyyin olan dindar kimliğe sahip gençler oluşturmaktadır. Katılımcılar iki örneklem 
yöntemi kullanılarak belirlenmiştir. İlk olarak katılımcılara ulaşmak için amaca yönelik 
örnekleme yönteminin kullanılmasına karar verilmiştir. Amaca yönelik örneklem 
yönteminin tercih sebebi, dindar kimliğin gizlenme olgusunun dışarıdan bir gözle 
rahatlıkla tespit edilemeyeceği düşüncesidir. Bu nedenle, ailesi mütedeyyin olan ve 
gündelik yaşamında dindar kimliğini gizlediği düşünülen gençlerle ön görüşmeler 
yapılarak örneklem havuzu oluşturulmuştur. Araştırmada yer alan bir diğer örneklem 
yöntemi ise kartopu örnekleme modelidir. Kartopu örneklem modeli araştırmaya katılan 
kişilerden hareketle dindar kimliğini gizlediği düşünülen gençlere daha kolay şekilde 
ulaşma amacıyla tercih edilmiştir. Örneklem oluşturulurken katılımcıların on sekiz ila otuz 
yaş aralığında ve ailesiyle birlikte yaşıyor olmaları kriter olarak belirlenmiştir. Veriler, 
Nisan-Temmuz 2023 tarihleri arasında 19 katılımcıyla gerçekleştirilen mülakatlardan elde 
edilmiştir. Veriler, yorumlayıcı-anlayıcı sosyolojik perspektifi temelinde MAXQDA 
programı kullanılarak analiz edilmiştir. Araştırmanın bulguları, gençlerin aile çevresi 
dışında kalan sosyal ortamlarda kavramsallaştırdığı anlamda stratejilere karşılık gündelik 
yaşamda taktikler geliştirdikleri görülmüştür. Çalışmada gençlerin çeşitli kaygılar 
nedeniyle dindar kimliklerini gizlediklerini ortaya koymaktadır. Bu kaygılar arasında 
İslam’ın gericilik ve geçmişle özdeşleştirilmesi, ötekileştirme ve dışlanma korkusu, 



238  •  Hakan Tafran - Kemal Ataman 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

damgalanma ya da belirli kalıplarla özdeşleştirilme endişesi, anlaşılmama riski ve temsil 
sorumluluğuna dair hassasiyetler öne çıkmaktadır. Gençlerin dindar kimliklerini 
görünmez kılmak amacıyla benimsedikleri bu pratikler, “dindar kimliğin seküler 
maskeleri” kavramsallaştırmasıyla açıklanmaktadır. Gençler, Erving Goffman’ın 
kavramsallaştırması bağlamında sahne önünü teşkil eden arkadaş çevreleri gibi muhtelif 
yerlerde seküler maske takmaktadır. Ancak sahne arkasına geçildiğinde seküler maskeler 
çıkarılmaktadır. Dolayısıyla dindar kimliğin seküler maskeleri, Michel de Certeau’nun 
kavramsallaştırması çerçevesinde stratejiler karşısında geliştirilen taktikleri ifade 
etmektedir. Stratejiler, gençlerin arkadaş ortamlarında etkileşimleri sırasında ortaya çıkan 
endişelerini oluşturmaktadır. Bu endişeler karşısında takınan seküler maskeler ise taktik 
olarak karşımıza çıkmaktadır. 

Anahtar Kelimeler 
Din Sosyolojisi, Dindar Kimlik, Seküler Maske, Gençlik, Gündelik Hayat 

Etik Beyan 
Bu bildiri, Prof. Dr. Kemal Ataman’ın yürütücülüğünü yaptığı ve Arş. Gör. Hakan Tafran’ın 
bursiyer statüsünde görev aldığı 222S861 numaralı, “Ailesi Mütedeyyin Gençlerin Dindar 
Kimliklerini Gizlemesi Üzerine Nitel Bir Araştırma” başlıklı TÜBİTAK 1002-A Hızlı Destek 
Modülü kapsamında desteklenen araştırma projesinin veri seti kullanılarak hazırlanan 
“Ailesi Mütedeyyin Gençlerin Dindar Kimliklerini Gizlemesi Üzerine Nitel Bir Araştırma” 
adlı tezden üretilmiştir. 
 

Türü Bildiri Özeti 
Geliş Tarihi 25.06.2025 
Kabul Tarihi 30.06.2025 
Yayım Tarihi 25.08.2025 
Kategori Sosyal ve Davranış Bilimleri, Sosyoloji 
Araştırma Alanı Din Sosyolojisi 
Sempozyum : 
Adı 5. Türkiye Sosyal Bilimler Sempozyumu 
Web https://sempozyum.okuokut.org/tsbs 
Yer ve Tarih Ankara, Türkiye; 25-31 Ağustos 2025 
Sponsor Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi; Oku Okut Derneği 
Oturum Bilgisi 22. Oturum - 29 Ağustos 2025 Cuma 19.00-20.00 
Telif Hakkı © 2025 Hakan Tafran - Kemal Ataman. Yazarlar telif hakkını elinde 

tutarak yayımcıya uygun lisans ile yayım izni vermiştir. 
Lisans CC BY-NC 4.0 
Yayımcı Oku Okut Yayınları 
Kaynak Gösterimi Tafran, Hakan - Ataman, Kemal. “Dindar Kimliğin Seküler 

Maskeleri: Mütedeyyin Ailenin Dindar Kimliğini Gizleyen Gençleri”. 
5. Türkiye Sosyal Bilimler Sempozyumu Bildiri Özetleri Kitabı. ed. 
Abdullah Demir. 237-241. Ankara: Oku Okut Yayınları, 2025. 
https://doi.org/10.55709/okuokutyayinlari.82 

  



Dindar Kimliğin Seküler Maskeleri: Mütedeyyin Ailenin Dindar Kimliğini Gizleyen Gençleri  •  239 
 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

The Secular Masks of Religious Identity: Young People Who 
Conceal The Religious Identity of Their Religious Families 

Hakan Tafran 
 orcid.org/0000-0002-9418-4351  tafran@erciyes.edu.tr  ror.org/047g8vk19 

Erciyes University, Theology Faculty, Department of Sociology of Religion, Kayseri, Türkiye 

Kemal Ataman 
 orcid.org/0000-0001-5107-8367  kemal.ataman@marmara.edu.tr  ror.org/02kswqa67 

Marmara University, Faculty of Theology, Sociology of Religion, Istanbul, Türkiye 

Abstract 
Bu bildiri, ailesi mütedeyyin gençlerin aile dışı gündelik yaşamlarında dindar kimliklerini 
gizlemesini ele almaktadır. Araştırma konusunun günümüzde örüntüleşmiş bir fenomen 
olduğu gözlemlense de literatürde doğrudan konuyla ilgili bir çalışma yer almamaktadır. 
Araştırmanın amacı, ailesi mütedeyyin gençlerin aile dışı gündelik yaşamlarında dindar 
kimliklerini gizleme nedenlerini, onların bu konudaki tecrübe ve düşüncelerini 
anlamaktır. Anlamaya dönük amaç, çalışmanın odağındaki gençlerin bakış açılarının ve 
tecrübelerinin çözümlenmesini gerektirmektedir. Bu gereklilik, araştırmada kullanılan 
metot ve yöntemin belirlenmesinde etkili olmuştur. Bu doğrultuda araştırmada anlayıcı-
yorumlayıcı sosyal bilim metoduna dayalı nitel araştırma yöntemi kullanılmıştır. Anlayıcı-
yorumlayıcı yaklaşım, insanların gündelik yaşamlarında anlamları nasıl oluşturduklarını, 
neyin anlamlı ya da önemli olduğunu incelemeyi amaçlaması nedeniyle tercih edilmiştir. 
Araştırmanın metot ve yönteminde dikkat edilen hususlar, araştırma deseni seçilirken de 
göz önünde bulundurulmuş; farkında olunan ancak derinlemesine bilgiye ihtiyaç duyulan 
olgulara odaklanan fenomenoloji deseni tercih edilmiştir. Araştırmanın örneklemini ailesi 
mütedeyyin olan dindar kimliğe sahip gençler oluşturmaktadır. Katılımcılar iki örneklem 
yöntemi kullanılarak belirlenmiştir. İlk olarak katılımcılara ulaşmak için amaca yönelik 
örnekleme yönteminin kullanılmasına karar verilmiştir. Amaca yönelik örneklem 
yönteminin tercih sebebi, dindar kimliğin gizlenme olgusunun dışarıdan bir gözle 
rahatlıkla tespit edilemeyeceği düşüncesidir. Bu nedenle, ailesi mütedeyyin olan ve 
gündelik yaşamında dindar kimliğini gizlediği düşünülen gençlerle ön görüşmeler 
yapılarak örneklem havuzu oluşturulmuştur. Araştırmada yer alan bir diğer örneklem 
yöntemi ise kartopu örnekleme modelidir. Kartopu örneklem modeli araştırmaya katılan 
kişilerden hareketle dindar kimliğini gizlediği düşünülen gençlere daha kolay şekilde 
ulaşma amacıyla tercih edilmiştir. Örneklem oluşturulurken katılımcıların on sekiz ila otuz 
yaş aralığında ve ailesiyle birlikte yaşıyor olmaları kriter olarak belirlenmiştir. Veriler, 
Nisan-Temmuz 2023 tarihleri arasında 19 katılımcıyla gerçekleştirilen mülakatlardan elde 
edilmiştir. Veriler, yorumlayıcı-anlayıcı sosyolojik perspektifi temelinde MAXQDA 
programı kullanılarak analiz edilmiştir. Araştırmanın bulguları, gençlerin aile çevresi 
dışında kalan sosyal ortamlarda kavramsallaştırdığı anlamda stratejilere karşılık gündelik 
yaşamda taktikler geliştirdikleri görülmüştür. Çalışmada gençlerin çeşitli kaygılar 
nedeniyle dindar kimliklerini gizlediklerini ortaya koymaktadır. Bu kaygılar arasında 
İslam’ın gericilik ve geçmişle özdeşleştirilmesi, ötekileştirme ve dışlanma korkusu, 



240  •  Hakan Tafran - Kemal Ataman 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

damgalanma ya da belirli kalıplarla özdeşleştirilme endişesi, anlaşılmama riski ve temsil 
sorumluluğuna dair hassasiyetler öne çıkmaktadır. Gençlerin dindar kimliklerini 
görünmez kılmak amacıyla benimsedikleri bu pratikler, "dindar kimliğin seküler 
maskeleri" kavramsallaştırmasıyla açıklanmaktadır. Gençler, Erving Goffman’ın 
kavramsallaştırması bağlamında sahne önünü teşkil eden arkadaş çevreleri gibi muhtelif 
yerlerde seküler maske takmaktadır. Ancak sahne arkasına geçildiğinde seküler maskeler 
çıkarılmaktadır. Dolayısıyla dindar kimliğin seküler maskeleri, Michel de Certeau’nun 
kavramsallaştırması çerçevesinde stratejiler karşısında geliştirilen taktikleri ifade 
etmektedir. Stratejiler, gençlerin arkadaş ortamlarında etkileşimleri sırasında ortaya çıkan 
endişelerini oluşturmaktadır. Bu endişeler karşısında takınan seküler maskeler ise taktik 
olarak karşımıza çıkmaktadır. 

Keywords 
Sociology of Religion, Religious Identity, Secular Mask, Youth, Everyday Life 

Ethical Statement 
This paper is derived from the thesis titled “A Qualitative Study on the Concealment of 
Religious Identity by Young People from Religious Families,” which was produced using 
the dataset of the research project titled “A Qualitative Study on the Concealment of 
Religious Identity by Young People from Religious Families,” supported under the 
TÜBİTAK 1002-A Rapid Support Program (Project No: 222S861), conducted under the 
supervision of Prof. Dr. Kemal Ataman, with Research Assistant Hakan Tafran serving as a 
scholarship holder. 
 

Type Conference Proceeding Abstract 
Received 2025-06-25 
Accepted 2025-06-30 
Published 2025-08-25 
Category Social and Behaviour Sciences, Sociology 
Research Area Religious Studies, Sociology of Religion 
Conference : 
Title The 5th Turkish Symposium of Social Sciences 
Web https://sempozyum.okuokut.org/tsbs 
Location & Date Ankara, Türkiye; August 25-31, 2025 
Sponsor Ankara Yıldırım Beyazıt University; Oku Okut Association 
Proceeding Session Session 22 - Friday, 29 August 2025 19.00-20.00 
Copyright © 2025 Hakan Tafran - Kemal Ataman. The authors retains the 

copyright and provides the publisher with a proper license to 
publish. 

License CC BY-NC 4.0 
Publisher Oku Okut Press 



Dindar Kimliğin Seküler Maskeleri: Mütedeyyin Ailenin Dindar Kimliğini Gizleyen Gençleri  •  241 
 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

Citation Tafran, Hakan - Ataman, Kemal. “The Secular Masks of Religious 
Identity: Young People Who Conceal The Religious Identity of Their 
Religious Families”. The 5th Turkish Symposium of Social Sciences The 
Books of Abstracts. ed. Abdullah Demir. 237-241. Ankara: Oku Okut 
Press, 2025. https://doi.org/10.55709/okuokutyayinlari.82 



 

sempozyum.okuokut.org 
 

251  

Simone de Beauvoir’in İkinci Cins – Evlilik Çağı Eserinde 
Kadınların 'Öteki' Olarak Konumlandırılması 

Gülbeyaz Tekkeşinoğlu Demir 
 orcid.org/0009-0003-3922-3826  tekkesinogludemirgulbeyaz@gmail.com 

 ror.org/01x8m3269 

Hitit Üniversitesi, Lisansüstü Eğitim Enstitüsü, Din Sosyolojisi Anabilim Dalı, Çorum, Türkiye 

Öz 
Simone de Beauvoir’ın ‘İkinci Cins – Evlilik Çağı’ eseri temel alarak kadının toplumsal 
konumunu analiz etmektedir. Araştırmada kadının tarihsel ve kültürel süreçlerde nasıl 
“öteki” konumuna itildiği, feminist teori ve varoluşçu felsefenin kavramlarıyla birlikte ele 
alınmaktadır. Çalışmanın konusu, evlilik kurumunun kadın kimliğini nasıl şekillendirdiği 
ve onun birey olma mücadelesine etkisi üzerinedir. Araştırmanın önemi, kadının 
toplumsal cinsiyet rolleri üzerinden nasıl denetlendiğini ve bu rollerin ataerkil düzeni 
nasıl yeniden ürettiğini ortaya koyması bakımından önem arz etmektedir.  
Simone de Beauvoir’ın eserinde kadınlığın yalnızca biyolojik değil, kültürel, ideolojik ve 
dini yapılarla nasıl inşa edildiğini göstermektir. Bu doğrultuda nitel bir yöntem 
kullanılmış, metin temelli betimleyici analiz tercih edilmiştir. Birincil kaynak olarak 
Beauvoir’ın İkinci Cins eseri incelenmiş, Zehra Y. Dökmen, R.W. Connell, Inge Stephan ve 
Josephine Donovan gibi düşünürlerin çalışmaları ikincil kaynak olarak değerlendirilmiştir. 
Elde edilen bulgulara göre, kadınlık toplumsal cinsiyet rolleri, evlilik kurumu ve kültürel 
normlarla daraltılmıştır. Beauvoir’a göre kadın, erkek öznenin karşıtı ve tamamlayıcısı 
olarak tanımlandığı için birey değil, öteki konumuna itilmiştir. Evlilik, kadına görünürde 
güvenlik sağlarken, aslında onun bedensel ve ekonomik özgürlüğünü sınırlandırmaktadır. 
Heidegger’in ‘das Man’ ve Sartre’ın ‘kendi-için-varlık’ kavramlarıyla kadının toplumsal 
yabancılaşması açıklanmıştır. Ayrıca Stephan’ın analizleri, bu ötekiliğin psikolojik 
boyutlarını da ortaya koymuştur. 
Kadın kimliğinin yalnızca biyolojik bir gerçeklik değil, ataerkil toplumun dayattığı 
toplumsal cinsiyet rolleri, kültürel normlar ve dini kodlarla inşa edilen bir yapı olduğunu 
göstermektedir. Beauvoir’ın analizine göre kadın, erkeğin özne konumunun karşıtı ve 
tamamlayıcısı olarak tanımlandığı için birey olma hakkından mahrum bırakılmış ve sürekli 
“öteki” konumuna itilmiştir. Evlilik kurumu ise bu ötekiliği görünürde güvenlik ve statü 
sağlarken, gerçekte kadını eş, anne ve hizmet eden bir varlığa indirger. Kadının bedeni, 
arzuları ve kararları toplumsal normlar ve erkek bakışı tarafından denetlenir. Sonuç 
olarak, evlilik bir eşitlik alanı değil, erkeğin üstünlüğünü yeniden üreten bir iktidar 
alanıdır. Kadının özneleşmesi ancak ekonomik bağımsızlık, bireysel farkındalık ve ataerkil 
normların sorgulanmasıyla mümkün olabilir. Feminist hareketlerin tarihsel süreci de bu 



Simone de Beauvoir’in İkinci Cins – Evlilik Çağı Eserinde Kadınların 'Öteki' Olarak Konumlandırılması  •  243 
 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

özgürleşmenin bireysel değil, aynı zamanda kolektif bir çabayla gerçekleşebileceğini 
göstermektedir. 

Anahtar Kelimeler 
Din Sosyolojisi, Simone de Beauvoir, İkinci Cins, Öteki, Toplumsal Cinsiyet, Cinsiyet Rolleri, 
Feminizm 

Etik Beyan 
Bu çalışma, Dr. Öğr. Üyesi Elif Büşra Kocalan Ergün danışmanlığında 2025 yılında Seminer 
Dersi kapsamında tamamlanan “Simone De Beauvoir/İkinci Cins – Evlilik Çağı Eserinde 
Kadınların “Öteki” Olarak Konumlandırılması” başlıklı çalışma esas alınarak 
hazırlanmıştır. 
 

Türü Bildiri Özeti 
Geliş Tarihi 22.07.2025 
Kabul Tarihi 30.07.2025 
Yayım Tarihi 25.08.2025 
Kategori Sosyal ve Davranış Bilimleri, Sosyoloji 
Araştırma Alanı Din Sosyolojisi 
Sempozyum : 
Adı 5. Türkiye Sosyal Bilimler Sempozyumu 
Web https://sempozyum.okuokut.org/tsbs 
Yer ve Tarih Ankara, Türkiye; 25-31 Ağustos 2025 
Sponsor Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi; Oku Okut Derneği 
Oturum Bilgisi 22. Oturum - 29 Ağustos 2025 Cuma 19.00-20.00 
Telif Hakkı © 2025 Gülbeyaz Tekkeşinoğlu Demir. Yazar telif hakkını elinde 

tutarak yayımcıya uygun lisans ile yayım izni vermiştir. 
Lisans CC BY-NC 4.0 
Yayımcı Oku Okut Yayınları 
Kaynak Gösterimi Tekkeşinoğlu Demir, Gülbeyaz. “Simone de Beauvoir’in İkinci Cins – 

Evlilik Çağı Eserinde Kadınların 'Öteki' Olarak Konumlandırılması”. 
5. Türkiye Sosyal Bilimler Sempozyumu Bildiri Özetleri Kitabı. ed. 
Abdullah Demir. 242-245. Ankara: Oku Okut Yayınları, 2025. 
https://doi.org/10.55709/okuokutyayinlari.82 

  



244  •  Gülbeyaz Tekkeşinoğlu Demir 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

The Positioning of Women as ’The Other’ in Simone De Beauvoir’s 
The Second Sex – The Age of Marriage 

Gülbeyaz Tekkeşinoğlu Demir 
 orcid.org/0009-0003-3922-3826  tekkesinogludemirgulbeyaz@gmail.com 

 ror.org/01x8m3269 
Hitit University, Graduate School of Education, Department of Sociology of Religion, 

Çorum, Türkiye 

Abstract 
This study analyses the social position of women based on Simone de Beauvoir’s work ‘The 
Second Sex – The Age of Marriage’. The research examines how women have been pushed 
into the position of ‘the other’ in historical and cultural processes, using concepts from 
feminist theory and existentialist philosophy. The subject of the study is how the 
institution of marriage shapes women’s identity and its impact on their struggle to become 
individuals. The importance of the research lies in revealing how women are controlled 
through gender roles and how these roles reproduce the patriarchal order.  
The aim of the research is to show how womanhood is constructed not only biologically 
but also through cultural, ideological, and religious structures in Simone de Beauvoir’s 
work. To this end, a qualitative method was used, and text-based descriptive analysis was 
preferred. Beauvoir’s The Second Sex was examined as the primary source, and the works 
of thinkers such as Zehra Y. Dökmen, R.W. Connell, Inge Stephan, and Josephine Donovan 
were evaluated as secondary sources. 
According to the findings, womanhood has been narrowed down by social gender roles, 
the institution of marriage, and cultural norms. According to Beauvoir, women are defined 
as the opposite and complement of male subjects and therefore pushed into the position 
of the other rather than being individuals. Marriage provides women with apparent 
security, but in fact limits their physical and economic freedom. Heidegger’s concept of 
“das Man” and Sartre’s concept of “being-for-itself” are used to explain women’s social 
alienation. In addition, Stephan’s analyses reveal the psychological dimensions of this 
otherness. 
It shows that female identity is not merely a biological reality, but a construct built on 
gender roles imposed by patriarchal society, cultural norms, and religious codes. 
According to Beauvoir’s analysis, women have been deprived of their right to be 
individuals and constantly pushed into the position of ‘the other’ because they are defined 
as the opposite and complement of men. The institution of marriage, while seemingly 
providing security and status, in reality reduces women to the roles of wife, mother, and 
servant. A woman’s body, desires, and decisions are controlled by social norms and the 
male gaze. As a result, marriage is not a space of equality but a space of power that 
reproduces male supremacy. A woman’s subjectification is only possible through economic 
independence, individual awareness, and the questioning of patriarchal norms. The 



Simone de Beauvoir’in İkinci Cins – Evlilik Çağı Eserinde Kadınların 'Öteki' Olarak Konumlandırılması  •  245 
 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

historical process of feminist movements also shows that this liberation can only be 
achieved through collective effort, not individual effort. 

Keywords 
Sociology of Religion, Simone de Beauvoir, The Second Sex, The Other, Gender, Gender 
roles, Feminism 

Ethical Statement 
This study was completed in 2025 under the supervision of Dr. Elif Büşra Kocalan Ergün as 
part of a seminar course, based on the thesis titled "Simone De Beauvoir/The Second Sex 
– Positioning Women as “Other” in The Age of Marriage". 
 

Type Conference Proceeding Abstract 
Received 2025-07-22 
Accepted 2025-07-30 
Published 2025-08-25 
Category Social and Behaviour Sciences, Sociology 
Research Area Religious Studies, Sociology of Religion 
Conference : 
Title The 5th Turkish Symposium of Social Sciences 
Web https://sempozyum.okuokut.org/tsbs 
Location & Date Ankara, Türkiye; August 25-31, 2025 
Sponsor Ankara Yıldırım Beyazıt University; Oku Okut Association 
Proceeding Session Session 22 - Friday, 29 August 2025 19.00-20.00 
Copyright © 2025 Gülbeyaz Tekkeşinoğlu Demir. The author retains the 

copyright and provides the publisher with a proper license to 
publish. 

License CC BY-NC 4.0 
Publisher Oku Okut Press 
Citation Tekkeşinoğlu Demir, Gülbeyaz. “The Positioning of Women as ’The 

Other’ in Simone De Beauvoir’s The Second Sex – The Age of 
Marriage”. The 5th Turkish Symposium of Social Sciences The Books of 
Abstracts. ed. Abdullah Demir. 242-245. Ankara: Oku Okut Press, 
2025. https://doi.org/10.55709/okuokutyayinlari.82 



 

sempozyum.okuokut.org 
 

255  

Engellilik ve Din: Dini Geleneklerde Engelli Bireylere Yaklaşımlar 
Üzerine Bir Değerlendirme 

Gül Ahlatcı Elmas 
 orcid.org/0009-0008-3172-303X  guelahlatci@hotmail.com  ror.org/01x8m3269 

Hitit Üniversitesi, Lisansüstü Eğitim Enstitüsü, Din Sosyolojisi Anabilim Dalı, Çorum, Türkiye 

Öz 
Engellilik, sadece bireyin yaşadığı fiziksel veya zihinsel bir eksiklik değil, aynı zamanda 
toplumun bu duruma yüklediği anlamlar ve kurduğu ilişkiler çerçevesinde şekillenen çok 
boyutlu bir olgudur. Bu seminer çalışması, engelli bireylerin dini yaşantılarına ve dünya 
dinlerinin bu bireylere yönelik yaklaşımlarına sosyolojik bir çerçeveden odaklanmaktadır. 
Engelliliğin bireysel, toplumsal ve dini yönlerinin birlikte ele alındığı bu çalışma, aynı 
zamanda dinin engelli bireyler açısından sunduğu imkânlar ve sınırlılıkları da ortaya 
koymaktadır. 
Tarihsel süreçte dinlerin engellilik olgusuna dair söylem ve uygulamaları farklılık 
göstermiştir. Yahudilik, engelli bireyleri hem kutsal alanlardan sınırlayan hem de koruyan 
düzenlemelerle çelişkili bir tutum sergilerken, Hristiyanlıkta Hz. İsa’nın engelli bireyleri 
iyileştirmesi merhamet, kabul ve kapsayıcılığı ön plana çıkarmıştır. Hinduizm’de engellilik 
genellikle geçmiş yaşamların bir sonucu olarak görülmekte; Budizm’de ise bu durum, 
ruhsal bir dönüşüm fırsatı olarak yorumlanmaktadır. İslam dini ise engellilik konusuna 
diğer dinlerden farklı olarak daha kapsayıcı bir perspektiften yaklaşmaktadır. İslam’da, 
engelli bireylerin dini yükümlülüklerinde kolaylaştırıcı hükümler getirilmiş; ibadetlerde 
ruhsatlar tanınmıştır. Ayrıca, engelli bireylerin toplumsal ve dini görevlerde aktif rol 
üstlenmeleri teşvik edilmiştir. Günümüzde ise İslam ülkelerinde engelli bireylerin dini 
hizmetlere erişimi için işaret diliyle hutbeler, sesli Kur’an uygulamaları gibi bazı 
uygulamalar hayata geçirilmeye başlanmıştır. 
Araştırma sonuçları, dinin engelli bireylerin yaşadığı manevi, psikolojik ve sosyal 
zorluklarla başa çıkmalarında önemli bir destek kaynağı olduğunu göstermektedir. Ancak 
mevcut dini hizmetlerin yapısal engeller, bilinç eksiklikleri ve yetersiz materyaller 
nedeniyle yeterince kapsayıcı olmadığı da ortaya konmuştur. Bu nedenle din adamlarının 
engellilik konusunda farkındalık kazanması, ibadet alanlarının erişilebilir hale getirilmesi 
ve dini eğitimin farklı engel türlerine uygun olarak yapılandırılması gerekmektedir. Sonuç 
olarak, dinin birleştirici ve kuşatıcı işlevini güçlendirmek için, engelli bireylerin aktif 
cemaat üyeleri olarak kabul edildiği, hak temelli ve kapsayıcı yaklaşımlar geliştirilmelidir. 
Araştırmada nitel yöntem kullanılmış, klasik ve modern dini kaynaklar ile sosyolojik 
literatür taranmıştır. İçerik analizi yoluyla elde edilen veriler, engelli bireylerin dini 
gelişimi, ibadetlere katılımı ve dini hizmetlere erişimi gibi başlıklarda sınıflandırılmıştır. 
Ayrıca toplumda görülen yanlış dini yorumların, engelliliği yalnızca ilahi bir ceza olarak 
algılamasının bireyin içsel barışını ve toplumun sorumluluk duygusunu zedelediği tespit 
edilmiştir. Sonuç olarak, dinin hem bireysel dayanıklılığı destekleyen hem de toplumsal 
sorumluluğu pekiştiren önemli bir kaynak olduğu belirlenmiştir. Bu bağlamda, engelliliğe 
ilişkin hak temelli ve kapsayıcı dini yaklaşımların geliştirilmesi gerektiği sonucuna 



Engellilik ve Din: Dini Geleneklerde Engelli Bireylere Yaklaşımlar Üzerine Bir Değerlendirme  •  247 
 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

ulaşılmıştır. Ayrıca dini kurumların ve din eğitimi veren yapıların, engelli bireylerin 
ibadet, eğitim ve aidiyet süreçlerine etkin biçimde katılımını sağlayacak yapısal reformlar 
geliştirmesi; hem dini temsilin kapsayıcılığı açısından hem de sosyal adaletin tesisi 
bakımından hayati öneme sahiptir. 

Anahtar Kelimeler 
Din Sosyolojisi, Engellilik ve Din, Engelliliğin Teolojik Yorumları, Manevi Doyum, İyi Oluş, 
Sosyal Sorumluluk ve Erişilebilirlik 

Etik Beyan 
Bu çalışma, Prof. Dr. Yakup Çoştu danışmanlığında 2025 yılında Seminer Dersi kapsamında 
tamamlanan “Engellilik ve Din: Dini Geleneklerde Engelli Bireylere Yaklaşımlar üzerine Bir 
Değerlendirme ” başlıklı çalışma esas alınarak hazırlanmıştır. 
 

Türü Bildiri Özeti 
Geliş Tarihi 30.07.2025 
Kabul Tarihi 01.08.2025 
Yayım Tarihi 25.08.2025 
Kategori Sosyal ve Davranış Bilimleri, Sosyoloji 
Araştırma Alanı Din Sosyolojisi 
Sempozyum : 
Adı 5. Türkiye Sosyal Bilimler Sempozyumu 
Web https://sempozyum.okuokut.org/tsbs 
Yer ve Tarih Ankara, Türkiye; 25-31 Ağustos 2025 
Sponsor Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi; Oku Okut Derneği 
Oturum Bilgisi 22. Oturum - 29 Ağustos 2025 Cuma 19.00-20.00 
Telif Hakkı © 2025 Gül Ahlatcı Elmas. Yazar telif hakkını elinde tutarak 

yayımcıya uygun lisans ile yayım izni vermiştir. 
Lisans CC BY-NC 4.0 
Yayımcı Oku Okut Yayınları 
Kaynak Gösterimi Ahlatcı Elmas, Gül. “Engellilik ve Din: Dini Geleneklerde Engelli 

Bireylere Yaklaşımlar Üzerine Bir Değerlendirme”. 5. Türkiye Sosyal 
Bilimler Sempozyumu Bildiri Özetleri Kitabı. ed. Abdullah Demir. 246-
249. Ankara: Oku Okut Yayınları, 2025. 
https://doi.org/10.55709/okuokutyayinlari.82 

  



248  •  Gül Ahlatcı Elmas 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

Disability and Religion: An Evaluation on Approaches to Persons 
with Disabilities in Religious Traditions 

Gül Ahlatcı Elmas 
 orcid.org/0009-0008-3172-303X  guelahlatci@hotmail.com  ror.org/01x8m3269 
Hitit University, Graduate School of Education, Department of Sociology of Religion, 

Çorum, Türkiye 

Abstract 
Disability is not merely a physical or mental deficiency experienced by an individual, but 
a multidimensional phenomenon shaped within the framework of the meanings attributed 
to it by society and the relationships it establishes. This seminar study focuses on the 
religious lives of individuals with disabilities and the approaches of world religions toward 
these individuals, from a sociological perspective. By addressing the individual, social, and 
religious dimensions of disability together, this study also reveals both the opportunities 
and limitations that religion offers to individuals with disabilities. 
Throughout history, the discourses and practices of religions regarding the phenomenon 
of disability have varied. Judaism exhibits a contradictory attitude by implementing 
regulations that both exclude and protect individuals with disabilities from sacred spaces. 
In Christianity, the healing of disabled individuals by Jesus emphasizes compassion, 
acceptance, and inclusiveness. In Hinduism, disability is generally seen as a result of past 
lives, whereas in Buddhism, it is interpreted as an opportunity for spiritual 
transformation. Islam, on the other hand, approaches the issue of disability from a more 
inclusive perspective compared to other religions. In Islam, facilitative rulings have been 
introduced to ease religious obligations for individuals with disabilities, and exemptions 
have been granted in acts of worship. Furthermore, the active participation of disabled 
individuals in both social and religious duties is encouraged. In recent times, various 
practices such as Friday sermons in sign language and audio Qur’ān applications have been 
initiated in some Islamic countries to improve access to religious services for individuals 
with disabilities. 
The research findings show that religion serves as a significant source of support for 
individuals with disabilities in coping with spiritual, psychological, and social challenges. 
However, it has also been revealed that current religious services are not sufficiently 
inclusive due to structural barriers, lack of awareness, and inadequate materials. 
Therefore, it is essential for religious leaders to develop awareness about disability, for 
places of worship to be made accessible, and for religious education to be structured 
according to different types of disabilities. Ultimately, in order to strengthen the unifying 
and embracing function of religion, right-based and inclusive approaches must be 
developed in which individuals with disabilities are accepted as active members of 
religious communities. 
A qualitative method was employed in the research, and both classical and contemporary 
religious sources as well as sociological literature were reviewed. The data obtained 
through content analysis were categorized under themes such as religious development, 
participation in worship, and access to religious services by individuals with disabilities. 



Engellilik ve Din: Dini Geleneklerde Engelli Bireylere Yaklaşımlar Üzerine Bir Değerlendirme  •  249 
 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

Moreover, it was identified that false religious interpretations in society, such as 
perceiving disability solely as a divine punishment, undermine both the inner peace of 
individuals and the collective sense of responsibility. Consequently, religion has been 
identified as a vital resource that supports both individual resilience and social 
responsibility. In this context, it is concluded that right-based and inclusive religious 
approaches concerning disability need to be developed. Furthermore, it is of critical 
importance that religious institutions and structures providing religious education 
implement structural reforms to ensure the effective participation of individuals with 
disabilities in worship, education, and community life—both for the inclusivity of religious 
representation and the realization of social justice. 

Keywords 
Sociology of Religion, Disability and Religion, Theological Interpretations of Disability, 
Spiritual Fulfillment, Well-Being, Social Responsibility and Accessibility 

Ethical Statement 
This study is based on the seminar paper titled “Disability and Religion: An Assessment of 
Approaches to Disabled Individuals in Religious Traditions”, which was completed in 2025 
under the supervision of Prof. Dr. Yakup Çoştu as part of the Seminar Course. 
 

Type Conference Proceeding Abstract 
Received 2025-07-30 
Accepted 2025-08-01 
Published 2025-08-25 
Category Social and Behaviour Sciences, Sociology 
Research Area Religious Studies, Sociology of Religion 
Conference : 
Title The 5th Turkish Symposium of Social Sciences 
Web https://sempozyum.okuokut.org/tsbs 
Location & Date Ankara, Türkiye; August 25-31, 2025 
Sponsor Ankara Yıldırım Beyazıt University; Oku Okut Association 
Proceeding Session Session 22 - Friday, 29 August 2025 19.00-20.00 
Copyright © 2025 Gül Ahlatcı Elmas. The author retains the copyright and 

provides the publisher with a proper license to publish. 
License CC BY-NC 4.0 
Publisher Oku Okut Press 
Citation Ahlatcı Elmas, Gül. “Disability and Religion: An Evaluation on 

Approaches to Persons with Disabilities in Religious Traditions”. 
The 5th Turkish Symposium of Social Sciences The Books of Abstracts. ed. 
Abdullah Demir. 246-249. Ankara: Oku Okut Press, 2025. 
https://doi.org/10.55709/okuokutyayinlari.82 



 

sempozyum.okuokut.org 
 

259  

Ergenlik Döneminde Hafızlık Süreci ve Tanrı Algısı: Aile ve Sosyal 
İlişkilerin Rolü 

Sulhiye Bil 
 orcid.org/0009-0001-7794-0346  sulhiye.bil.78@gmail.com  ror.org/05ryemn72 

Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Felsefe ve Din Bilimleri 
Anabilim Dalı, Ankara, Türkiye 

Öz 
Tanrı algısı, bireyin doğumundan itibaren gelişmeye başlayan çok boyutlu bir olgudur. Bu 
algının oluşumunda, çocuğun ilk sosyal çevresi olan ailenin tutum ve iletişim tarzı 
belirleyici rol oynamaktadır. Ergenlik dönemi, bireyin bilişsel, duygusal ve sosyal 
gelişiminde önemli değişimlerin yaşandığı; aynı zamanda dinî inanç ve kavramların 
sorgulandığı kritik bir dönemdir. Bu süreçte birey, çocukluk döneminden taşıdığı dinî 
değerleri yeniden değerlendirme eğilimindedir. Bu değerlendirme süreci, özellikle aileyle 
olan ilişkilerde çatışmalara yol açabilmekte ve bireyin duygusal desteğe duyduğu ihtiyacı 
artırmaktadır. Ergenlik döneminde yürütülen hafızlık eğitimi, bireyin yaşadığı değişimlere 
ek olarak, yoğun ve disiplinli bir süreç gerektirmektedir. Bu koşullar altında aile desteği ve 
sosyal destek, bireyin hem psikolojik iyilik halî hem de Tanrı ile kurduğu ilişki açısından 
kritik bir önem taşımaktadır. Bu bağlamda çalışmanın konusunu; ergenlik döneminde 
hafızlık eğitimi alan ergen bireylerin hafızlık süreci ilişkileri ve Tanrı algısı 
oluşturmaktadır. Çalışma, ergenlik gibi zorlu bir gelişim evresinde hafızlık yapan 
bireylerin aile ve sosyal ilişkilerini ortaya koyarak, Tanrı’yla olan ilişkilerinin nasıl daha 
diri tutulacağını anlamak açısından önemlidir. Nitekim hem ebeveynlerin hem de 
eğitimcilerin tutumları hafızlık sürecini etkilemektedir. Bu çalışma hafızlık yapan 
öğrencilerin hem ebeveynlerine hem de eğitimcilerine alanlarında rehber olacak bulgular 
sunması açısından da önemlidir. Bu çalışma, ergenlik döneminde hafızlık eğitimi alan 
bireylerin aile ilişkileri ve Tanrı algılarını incelemeyi amaçlamaktadır. Çalışmada, ergenlik 
döneminde hafızlık eğitimi alan bireylerin hafızlık süreci ilişkileri ile Tanrı algıları 
arasındaki ilişki incelenmiştir. Araştırma, hafızlık eğitimi alan 20 kız öğrenciyle sınırlı 
tutulmuştur. Katılımcılara aile ve kurs ortamıyla alakalı sorular yöneltilmiştir. Çalışmada 
Nitel araştırma yöntemlerinden olgubilim deseni kullanılmış; veriler, yarı yapılandırılmış 
görüşmeler yoluyla toplanmış ve içerik ile betimsel analiz teknikleriyle 
değerlendirilmiştir. İçerik analiziyle alt temalara uygun kodlamalar yapılmış, betimsel 
analizle çalışma güçlendirilmiştir. Sonuç olarak, ergenlik döneminde sorgulamaya açık 
olan bireylerin aileleriyle çatışma içerisinde olduğu görülmektedir. Elde edilen 
bulgulardan, özellikle olumsuz baba figürüne sahip olan katılımcıların Tanrı algılarına 
bakıldığında, olumlu Tanrı algısına sahip olmaları dikkat çekmiştir. Bu sonucun en önemli 
sebebinin, katılımcıların sosyal çevrelerinden destek görmeleri olduğu söylenebilir. Yatılı 
kurs ortamında kalan hafızlık öğrencilerinin en önemli sosyal çevreleri, öğreticiler ve 
akranlarıdır. Öğrencilere öğreticileri ile ilişkileri sorulduğunda, katılımcı öğrencilerin 
tamamı “anne gibi şefkatli, anlayışlı” gibi ifadeler kullanmışlardır. Bu bağlamda, Tanrı 
algısına etki eden sosyal çevre faktörünün önemi ortaya çıkmaktadır. Sosyal çevreleriyle, 



Ergenlik Döneminde Hafızlık Süreci ve Tanrı Algısı: Aile ve Sosyal İlişkilerin Rolü  •  251 
 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

özellikle din eğitimi veren öğreticileriyle aralarındaki pozitif bağın, Tanrı algılarına da 
pozitif yönde etki ettiği görülmüştür. Tanrı algısını nesne ilişkileri, Rizzuto’nun görüşleri 
kapsamında incelediğimizde, Tanrı algısının ebeveyn tutumlarına göre oluştuğunu 
bununla birlikte yaşam içerisinde, bireyin kendi tecrübelerinin, kurduğu diğer ilişkilerin 
de Tanrı algısını etkilediğini; olumsuz ebeveyn algısından da olumlu ve sevgi yönelimli bir 
Tanrı algısının ortaya çıkacağını söylemek mümkündür. Hafızlık öğrencileri, kendilerine 
göre, dini temsil eden öğreticilerini “anne gibi merhametli” “anlayışlı” “sevgi dolu” gibi 
ifadelerle ifade etmektedirler. Dolayısıyla öğreticileriyle kurdukları olumlu ilişki, 
ebeveynleriyle aralarındaki olumsuz ilişkiyi telafi etmekte, Tanrı algılarına da olumlu bir 
yansıması olduğunu göstermektedir. 

Anahtar Kelimeler 
Din Psikolojisi, Din Eğitimi, Tanrı Algısı, Aile, Ergenlik, Hafızlık, Sosyal Destek 

Etik Beyan 
Bu çalışma, Prof. Dr. Behlül Tokur danışmanlığında 2025 yılında tamamladığımız “Hafızlık 
Yapan Kız Kur’an Kursu Öğrencilerinde Hafızlık Süreci ve Tanrı Algısı” başlıklı yüksek 
lisans tezi esas alınarak hazırlanmıştır (Ankara: Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi, 
Yüksek Lisans Tezi, 2025). 
 

Türü Bildiri Özeti 
Geliş Tarihi 17.06.2025 
Kabul Tarihi 09.08.2025 
Yayım Tarihi 25.08.2025 
Kategori Sosyal ve Davranış Bilimleri, Psikoloji 
Araştırma Alanı Din Psikolojisi 
Sempozyum : 
Adı 5. Türkiye Sosyal Bilimler Sempozyumu 
Web https://sempozyum.okuokut.org/tsbs 
Yer ve Tarih Ankara, Türkiye; 25-31 Ağustos 2025 
Sponsor Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi; Oku Okut Derneği 
Oturum Bilgisi 23. Oturum - 29 Ağustos 2025 Cuma 21.00-22.00 
Telif Hakkı © 2025 Sulhiye Bil. Yazar telif hakkını elinde tutarak yayımcıya 

uygun lisans ile yayım izni vermiştir. 
Lisans CC BY-NC 4.0 
Yayımcı Oku Okut Yayınları 
Kaynak Gösterimi Bil, Sulhiye. “Ergenlik Döneminde Hafızlık Süreci ve Tanrı Algısı: 

Aile ve Sosyal İlişkilerin Rolü”. 5. Türkiye Sosyal Bilimler Sempozyumu 
Bildiri Özetleri Kitabı. ed. Abdullah Demir. 250-253. Ankara: Oku Okut 
Yayınları, 2025. https://doi.org/10.55709/okuokutyayinlari.82 

  



252  •  Sulhiye Bil 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

The Process of Memorizing the Qur’an During Adolescence and the 
Perception of God: The Role of Family and Social Relationships 

Sulhiye Bil 
 orcid.org/0009-0001-7794-0346  sulhiye.bil.78@gmail.com  ror.org/05ryemn72 

Ankara Yıldırım Beyazıt University, Institute of Social Sciences, Department of Philosophy and 
Religious Studies, Ankara, Türkiye 

Abstract 
The perception of God (maʿrifat Allāh) is a multidimensional phenomenon that begins to 
develop from birth. In shaping this perception, the attitudes and communication style of 
the family — being the child’s first social environment — play a decisive role. Adolescence 
is a critical developmental stage in which significant cognitive, emotional, and social 
changes occur; religious beliefs and concepts are also intensely questioned. During this 
period, the individual tends to reevaluate the religious values inherited from childhood. 
This questioning process can often lead to conflicts within family and social relationships, 
and increase the adolescent’s need for emotional support. When carried out during 
adolescence, memorization of the Qur’ān requires an intensive and disciplined process, 
adding to the developmental challenges of this period. Under these circumstances, family 
and social support becomes vitally important for both the adolescent’s psychological well-
being, and their relationship with God. In this context, the study focuses on adolescents 
who undergo memorization of the Qur’ān during puberty, and explores both, their relation 
within the memorization of Qur’ān process and their perception of God. The study is 
significant in that it reveals the family dynamics of adolescents engaged in Qurʾān 
memorization during a challenging developmental phase, and seeks to understand, how 
their relationship with God can be sustained and strengthened. The attitudes of both 
parents and educators are shown to have a considerable impact on the memorization of 
Qur’ān process. Therefore, the findings of this research are valuable for both parents of 
memorization of Qur’ān students, and educators involved in Qurʾānic instruction. The aim 
of this study is to examine the relationship between adolescents’ family and social 
interactions and their perception of God during the memorization of Qur’ān process. The 
study was limited to twenty female students receiving residential memorization of Qur’ān 
education. Participants were asked questions about their family and course environment. 
A qualitative research design — specifically phenomenology (taḥqīq fī al-ẓawāhir) — was 
employed. Data were collected through semi-structured interviews, and analyzed using 
content and descriptive analysis techniques. Coding was done according to the sub-themes 
through content analysis, and the study was strengthened with descriptive analysis. The 
findings indicate that adolescents, who are cognitively open to questioning during this 
developmental stage, frequently experience conflicts with their families. Notably, 
participants who reported negative father figures surprisingly exhibited a positive God 
image. The most significant factor contributing to this outcome appears to be the support 
they received from their social environment. For students living in boarding schools, the 
most influential social environment consists of their instructors (muʿallimāt) and peers. 
When asked about their relationships with their instructors, all participants used 



Ergenlik Döneminde Hafızlık Süreci ve Tanrı Algısı: Aile ve Sosyal İlişkilerin Rolü  •  253 
 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

expressions such as “compassionate like a mother” and “understanding.” This highlights 
the significance of the social environment in shaping the perception of God. The positive 
bond formed between students and — especially — their religious educators was found to 
positively influence their God perception as well. When examining the perception of God 
within the framework of object relations theory and Rizzuto’s views, it can be argued that 
the perception of God is shaped by parental attitudes. Additionally, the individual’s 
personal experiences and relationships formed throughout life also influence their 
perception of God. Even in cases of negative parental perceptions, a positive and love-
oriented image of God may emerge. For example, Hafız students describe their religious 
instructors using expressions such as “merciful like a mother,” “understanding,” and “full 
of love.” Therefore, the positive relationship they establish with their instructors seems to 
compensate for the negative relationship with their parents, which also has a positive 
reflection on their perception of God. 

Keywords 
Psychology of Religion, Religious Education, Perception of God, Family, Adolescence, 
Memorization of the Qur’ān, Social Support 

Ethical Statement 
This study is based on our master’s thesis titled “The Memorization Process and the 
Concept of God Among Female Students Attending Qur’ān Courses”, completed in 2025 
under the supervision of Prof. Dr. Behlül Tokur (Ankara: Ankara Yıldırım Beyazıt 
University, Master’s Thesis, 2025). 
 

Type Conference Proceeding Abstract 
Received 2025-06-17 
Accepted 2025-08-09 
Published 2025-08-25 
Category Social and Behaviour Sciences, Psychology 
Research Area Religious Studies, Psychology of Religion 
Conference : 
Title The 5th Turkish Symposium of Social Sciences 
Web https://sempozyum.okuokut.org/tsbs 
Location & Date Ankara, Türkiye; August 25-31, 2025 
Sponsor Ankara Yıldırım Beyazıt University; Oku Okut Association 
Proceeding Session Session 23 - Friday, 29 August 2025 21.00-22.00 
Copyright © 2025 Sulhiye Bil. The author retains the copyright and provides 

the publisher with a proper license to publish. 
License CC BY-NC 4.0 
Publisher Oku Okut Press 
Citation Bil, Sulhiye. “The Process of Memorizing the Qur’an During 

Adolescence and the Perception of God: The Role of Family and 
Social Relationships”. The 5th Turkish Symposium of Social Sciences The 
Books of Abstracts. ed. Abdullah Demir. 250-253. Ankara: Oku Okut 
Press, 2025. https://doi.org/10.55709/okuokutyayinlari.82 



 

sempozyum.okuokut.org 
 

264  

Ergen Bireylerde Tüketim Alışkanlığı ile Kanaatkârlık  
Arasındaki İlişki Üzerine Bir Araştırma 

Havva Öztürk 
 orcid.org/0009-0006-0340-9364  hawaoztrk.94@gmail.com  ror.org/05ryemn72 

Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Felsefe ve Din Bilimleri 
Anabilim Dalı, Ankara, Türkiye 

Öz 
Topluma ait olan ve bireylerin kazanması istenilen değerler, bireylere doğru kararlara 
varmalarında yardımcı olan temel ahlaki ilkeleri içermektedir. Bu değerlerden 
kanaatkârlık gibi bazılarının yitirilmesiyle bencillik davranışı ortaya çıkmaktadır. Bencillik 
sonucunda da sürekli zevk arayan ve tüketen narsist bir insan modeli oluşmaktadır. 
Tüketim ise kişinin istek ve ihtiyaçları sonucu ortaya çıkan harcamalardır. Tüketimi 
ihtiyaçlar belirlerken ihtiyaçları ise tüketim kültürü belirlemektedir. Birey kendisinde 
bulunan güzelliklerle yaşamak yerine ulaşamadığı imkânları düşünerek hayal kırıklığına 
uğramaktadır. Bunun sonucunda da kanaatkâr olamayarak tatminsiz ve mutsuz 
olmaktadır. Bu bağlamda araştırmanın konusunu, kanaatkârlık ile tüketim alışkanlığı 
arasındaki ilişkinin incelenmesi oluşturmaktadır. Çalışmanın temel amacını ise, 
ergenlerden yola çıkarak bireylerde oluşan tüketim alışkanlığının ahlaki yargılardan 
kanaatkârlık ile olan etkileşiminin yönünü ve ilişkisini ortaya koymaktır. Elde edilen bu 
veriler, bireylerin tüketim sürecindeki tutumlarını ve iradi eğilimlerini ortaya koymakta; 
bu yönüyle hem din psikolojisi alanına katkı sunmakta hem de bireylerin tüketim 
konusundaki bilinç ve yaklaşımlarını anlamaya yardımcı olmak açısından önemlidir. 
Araştırma teorik bölümünde dokümantasyon yönteminden, uygulama bölümünde ise 
tarama metodu olan nicel araştırma deseni bağlamında anket kullanılarak 
gerçekleştirilmiştir. Araştırmanın örneklemini, 2023-2024 eğitim-öğretim yılında Ankara 
ilindeki ortaöğretim kurumlarının 4 ayrı okulunda öğrenim gören 443 öğrenci 
oluşturmaktadır. Araştırmada veri toplama aracı olarak Kişisel Bilgi Formu, Kanaatkârlık 
Ölçeği ve Hedonik Tüketim Ölçeği kullanılmıştır. Veriler SPSS istatistik programı 
kullanılarak analiz edilmiştir. Çalışmanın bulgularına göre ergen bireylerin tüketim 
alışkanlığı ile kanaatkâr olma düzeyi arasında anlamlı negatif yönlü ilişkili olduğu, düşük 
kanaatkârlık düzeyine sahip bireylerin hedonik tüketim alışkanlığının fazla olduğu 
sonucuna ulaşılmıştır. Ayrıca, demografik değişkenlere ilişkin bulgular incelendiğinde, 
hedonik tüketim alışkanlığı ölçek puanı ile cinsiyet, ekonomik düzey ve okul türü arasında 
istatistiksel olarak anlamlı ilişkiler tespit edilmiştir. Buna göre, kadın katılımcıların puan 
ortalamaları erkek katılımcılara göre daha yüksek çıkmıştır. Ekonomik düzeyi yüksek olan 
bireylerde hedonik tüketim puanı artış göstermektedir. Fen Lisesinde öğrenim gören 
öğrencilerin diğer okullarda öğrenim gören öğrencilere kıyasla daha yüksek hedonik 
tüketim eğilimleri sergilediği görülmüştür. Kanaat değerinin ölçek puanları ile okul türü 
arasında istatistiksel olarak anlamlı ilişkiler tespit edilirken diğer demografik değişkenler 
arasında ise anlamlı bir ilişkiye rastlanmamıştır. Buna göre en düşük puan türüne sahip 



Ergen Bireylerde Tüketim Alışkanlığı ile Kanaatkârlık Arasındaki İlişki Üzerine Bir Araştırma  •  255 
 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

katılımcıların Fen Lisesinde okuduğu, en yüksek puan türüne sahip katılımcıların ise 
Anadolu Lisesinde okuduğu gözlemlenmiştir. 

Anahtar Kelimeler 
Din Psikolojisi, Ergenlik, Kanaatkârlık, Tüketim Alışkanlığı, Hedonik Tüketim 

Etik Beyan 
Bu çalışma, Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesinde Prof. Dr. Behlül Tokur 
danışmanlığında sürdürdüğümüz “Ergen Bireylerde Tüketim Alışkanlığı ile Kanaatkârlık 
ve Maneviyat Arasındaki İlişki Üzerine Bir Araştırma” başlıklı yüksek lisans tezi esas 
alınarak hazırlanmıştır. 
 

Türü Bildiri Özeti 
Geliş Tarihi 21.06.2025 
Kabul Tarihi 21.07.2025 
Yayım Tarihi 25.08.2025 
Kategori Sosyal ve Davranış Bilimleri, Psikoloji 
Araştırma Alanı Din Psikolojisi 
Sempozyum : 
Adı 5. Türkiye Sosyal Bilimler Sempozyumu 
Web https://sempozyum.okuokut.org/tsbs 
Yer ve Tarih Ankara, Türkiye; 25-31 Ağustos 2025 
Sponsor Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi; Oku Okut Derneği 
Oturum Bilgisi 23. Oturum - 29 Ağustos 2025 Cuma 21.00-22.00 
Telif Hakkı © 2025 Havva Öztürk. Yazar telif hakkını elinde tutarak yayımcıya 

uygun lisans ile yayım izni vermiştir. 
Lisans CC BY-NC 4.0 
Yayımcı Oku Okut Yayınları 
Kaynak Gösterimi Öztürk, Havva. “Ergen Bireylerde Tüketim Alışkanlığı ile 

Kanaatkârlık Arasındaki İlişki Üzerine Bir Araştırma”. 5. Türkiye 
Sosyal Bilimler Sempozyumu Bildiri Özetleri Kitabı. ed. Abdullah Demir. 
254-257. Ankara: Oku Okut Yayınları, 2025. 
https://doi.org/10.55709/okuokutyayinlari.82 

  



256  •  Havva Öztürk 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

A Study on the Relationship Between Consumption Habits and 
Frugality in Adolescents 

Havva Öztürk 
 orcid.org/0009-0006-0340-9364  hawaoztrk.94@gmail.com  ror.org/05ryemn72 

Ankara Yıldırım Beyazıt University, Institute of Social Sciences, Department of Philosophy and 
Religious Studies, Ankara, Türkiye 

Abstract 
The values that belong to society and are intended to be instilled in individuals encompass 
fundamental moral principles that aid individuals in making sound decisions. The loss of 
certain values-such as frugality-can lead to selfish behavior. As a result of selfishness, a 
narcissistic human model emerges, constantly seeking pleasure and engaging in 
consumption. Consumption refers to expenditures arising from a person’s desires and 
needs; while needs shape consumption, it is consumer culture that defines those needs. 
Rather than living with the blessings already within them, individuals experience 
disappointment as they dwell on unattainable possibilities. Consequently, they become 
incapable of frugality, leading to dissatisfaction and unhappiness. In this context, the study 
focuses on examining the relationship between frugality and consumption habits. The 
main objective is to explore, through adolescents, the interaction and direction of the 
relationship between individuals’ consumption habits and the moral judgment of 
frugality. The data obtained reveal individuals’ attitudes and volitional tendencies within 
the consumption process; in this regard, the findings contribute to the field of psychology 
of religion and are significant in helping to understand individuals’ awareness and 
approaches concerning consumption. In the theoretical part of the study, the 
documentation method was employed, while in the practical part, a survey was conducted 
within a quantitative research design. The sample consisted of 443 students studying at 
four different secondary education institutions in Ankara during the 2023–2024 academic 
year. The data collection tools included the Personal Information Form, the Frugality 
Scale, and the Hedonic Consumption Scale. Data were analyzed using the SPSS statistical 
software. According to the findings, there is a statistically significant negative relationship 
between adolescents’ consumption habits and their level of frugality. It was concluded that 
individuals with lower levels of frugality tend to exhibit higher levels of hedonic 
Consumption habits. Furthermore, when examining the findings related to demographic 
variables, statistically significant relationships were identified between scores on the 
hedonic consumption habits scale and variables such as gender, economic level, and school 
type. Specifically, female participants showed higher mean scores than male participants. 
Individuals with higher economic levels exhibited an increase in hedonic consumption 
scores. Students attending Science High Schools demonstrated stronger tendencies 
toward hedonic consumption compared to those enrolled in other school types. While 
statistically significant correlations were found between the scale scores of the value of 
frugality and the type of school, no significant relationships were observed among other 
demographic variables. Accordingly, it was observed that participants with the lowest 



Ergen Bireylerde Tüketim Alışkanlığı ile Kanaatkârlık Arasındaki İlişki Üzerine Bir Araştırma  •  257 
 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

score types attended Science High Schools, whereas those with the highest score types 
attended Anatolian High Schools. 

Keywords 
Psychology of Religion, Adolescence, Frugality, Consumption Habits, Hedonic 
Consumption 

Ethical Statement 
This study is based on our ongoing master’s thesis titled “A Study on the Relationship 
Between Consumption Habits, Contentment, and Spirituality in Adolescents”, conducted 
under the supervision of Prof. Dr. Behlül Tokur at Ankara Yıldırım Beyazıt University. 
 

Type Conference Proceeding Abstract 
Received 2025-06-21 
Accepted 2025-07-21 
Published 2025-08-25 
Category Social and Behaviour Sciences, Psychology 
Research Area Religious Studies, Psychology of Religion 
Conference : 
Title The 5th Turkish Symposium of Social Sciences 
Web https://sempozyum.okuokut.org/tsbs 
Location & Date Ankara, Türkiye; August 25-31, 2025 
Sponsor Ankara Yıldırım Beyazıt University; Oku Okut Association 
Proceeding Session Session 23 - Friday, 29 August 2025 21.00-22.00 
Copyright © 2025 Havva Öztürk. The author retains the copyright and provides 

the publisher with a proper license to publish. 
License CC BY-NC 4.0 
Publisher Oku Okut Press 
Citation Öztürk, Havva. “A Study on the Relationship Between Consumption 

Habits and Frugality in Adolescents”. The 5th Turkish Symposium of 
Social Sciences The Books of Abstracts. ed. Abdullah Demir. 254-257. 
Ankara: Oku Okut Press, 2025. 
https://doi.org/10.55709/okuokutyayinlari.82 



 

sempozyum.okuokut.org 
 

268  

Muhafazakârlık ve Sekülerlik Arasında Kimlik Arayışı: 'Bir 
İstanbul Ansiklopedisi' Dizisinde Kadın Ruhunun Psiko-Sosyolojik 

Haritası 

Hatice Nur Deligöz 
 orcid.org/0009-0004-7093-288X  haticenury24@gmail.com  ror.org/05ryemn72 

Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Felsefe ve Din Bilimleri 
Anabilim Dalı, Ankara, Türkiye 

Öz 
Günümüzde modernitenin etkisiyle toplumlar ve bireyler yeni kimlikler oluşturmaya 
başlamıştır. Modernite ile birlikte hayatımıza giren sekülerlik ve muhafazakarlık 
kavramları ideolojik kavramlar olmalarının yanı sıra bir kimlik görevi görmektedirler. Bu 
çalışma Bir İstanbul Ansiklopedisi dizisi özelinde seküler ve modern toplumda yaşayan 
kadınların dini kimlikler ile toplumsal normlar arasında yaşadıkları ruhsal bunalımı ve 
ikilemi incelemektedir.  
Dizinin üç ana kadın karakteri üzerinden Zehra, Nesrin ve Aylin’in modern ve seküler 
değerlerle karşı karşıya geldiğinde girdikleri kimlik mücadelesi psiko-sosyal açıdan 
incelenmiştir. Karakterlerin dini pratiklere yönelme, tesettür ve sembolik davranışları, 
psikolojik savunma mekanizmaları, bağlanma stilleri, kimlik çatışmaları ve toplumsal 
konumları karşılaştırmalı bir şekilde ele alınmış ve yalnız inanç boyutunda değil kimlik, 
özerklik ve toplumsal aidiyet çerçevesinde değerlendirilmiştir.  
Amacımız kadınların sekülerleşme ve muhafazakarlaşma süreçlerinde itaat ile özgürlük 
arasında kurduğu anlam bağlarını da anlamak ve tartışmaktır. Bazı kadınlar için 
muhafazakarlık var olan gelenekselleşmiş yapılara uyumu ve teslimiyeti ifade ederken 
bazıları için ise kendini gerçekleştirme, özgürleşme ve bireysel anlam üretimi olarak 
görülmektedir. Bu farklı yönelimlerin altında yatan sebepler, psikolojik motivasyonlar, 
aile ve cemaat ilişkileri, toplumsal baskılar, seküler toplumun kadın üzerindeki etkileri ve 
kadın kimliğinin muhafazakar ve seküler kodlar arasında nasıl bölünüp inşa edildiği 
anlamaya çalışılmıştır.  
Sonuç olarak karakterler karşılaştırmalı olarak ele alınmış ve kadın yalnızca itaat eden, 
kendisine yazılan rolü oynayan bir figür değil aynı zamanda seçimlerini özgürce yapan, 
sorgulayabilen ve kendi hayatında özne olabilen bir konumda ele alınmıştır.  
Araştırmamız bireyin iç dünyasını ele alırken aynı zamanda iç dünya ve toplum arasında 
kalan kadını ve karakterler üzerinden bu çatışmayı psiko-sosyolojik açıdan gözler önüne 
sermeyi amaçlamaktadır. Bireyin ruhsal çözümlemeleri toplumun yapısıyla 
ilişkilendirilmiştir ve birey toplumdan bağımsız değil aksine toplumla sürekli etkileşim 
halinde olarak yorumlanmıştır. 

Anahtar Kelimeler 
Din Psikolojisi, Sekülerleşme, Muhafazakarlık, Kimlik Çatışması, Kadın 
 

Türü Bildiri Özeti 



Muhafazakârlık ve Sekülerlik Arasında Kimlik Arayışı  •  259 
 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

Geliş Tarihi 31.07.2025 
Kabul Tarihi 31.07.2025 
Yayım Tarihi 25.08.2025 
Kategori Sosyal ve Davranış Bilimleri, Psikoloji 
Araştırma Alanı Din Psikolojisi 
Sempozyum : 
Adı 5. Türkiye Sosyal Bilimler Sempozyumu 
Web https://sempozyum.okuokut.org/tsbs 
Yer ve Tarih Ankara, Türkiye; 25-31 Ağustos 2025 
Sponsor Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi; Oku Okut Derneği 
Oturum Bilgisi 23. Oturum - 29 Ağustos 2025 Cuma 21.00-22.00 
Telif Hakkı © 2025 Hatice Nur Deligöz. Yazar telif hakkını elinde tutarak 

yayımcıya uygun lisans ile yayım izni vermiştir. 
Lisans CC BY-NC 4.0 
Yayımcı Oku Okut Yayınları 
Kaynak Gösterimi Deligöz, Hatice Nur. “Muhafazakârlık ve Sekülerlik Arasında Kimlik 

Arayışı: 'Bir İstanbul Ansiklopedisi' Dizisinde Kadın Ruhunun Psiko-
Sosyolojik Haritası”. 5. Türkiye Sosyal Bilimler Sempozyumu Bildiri 
Özetleri Kitabı. ed. Abdullah Demir. 258-261. Ankara: Oku Okut 
Yayınları, 2025. https://doi.org/10.55709/okuokutyayinlari.82 

  



260  •  Hatice Nur Deligöz 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

The Search for Identity Between Conservatism and Secularism: A 
Psycho-Sociological Map of the Female Psyche in 'An Istanbul 

Encyclopedia' Series 
Hatice Nur Deligöz 

 orcid.org/0009-0004-7093-288X  haticenury24@gmail.com  ror.org/05ryemn72 
Ankara Yıldırım Beyazıt University, Institute of Social Sciences, Department of Philosophy and 

Religious Studies, Ankara, Türkiye 

Abstract 
Today, under the influence of modernity, societies and individuals have begun to form new 
identities. The concepts of secularism and conservatism, which have entered our lives with 
modernity, serve as ideological concepts as well as identities. This study examines the 
spiritual turmoil and dilemma experienced by women living in a secular and modern 
society between religious identities and social norms, specifically in the context of the 
Istanbul Encyclopedia series.  
The identity struggles of Zehra, Nesrin, and Aylin, the three main female characters in the 
series, when confronted with modern and secular values are examined from a psycho-
social perspective. The characters’ religious practices, veiling, and symbolic behaviours, 
psychological defence mechanisms, attachment styles, identity conflicts, and social 
positions are compared and evaluated not only in terms of faith but also in terms of 
identity autonomy and social belonging.  
Our aim is to understand and discuss the connections that women establish between 
obedience and freedom in the processes of secularisation and conservatism. For some 
women, conservatism represents conformity to existing traditional structures and 
submission, while for others it is seen as self-realisation, liberation and individual meaning 
production. The underlying reasons for these different orientations, psychological 
motivations, family and community relationships, social pressures, the effects of secular 
society on women, and how women’s identity is divided and constructed between 
conservative and secular codes have been examined.  
As a result, the characters are examined comparatively, and women are portrayed not only 
as obedient figures playing the roles assigned to them, but also as individuals who are free 
to make their own choices, question things, and take control of their own lives.  
Our research aims to examine the individual’s inner world while also revealing the conflict 
between the inner world and society through the female characters from a psycho-
sociological perspective. The individual’s psychological analyses are related to the 
structure of society, and the individual is interpreted as being in constant interaction with 
society rather than independent of it. 

Keywords 
Psychology of Religion, Secularization, Conservatism, Identity Conflict, Women 
 

Type Conference Proceeding Abstract 



Muhafazakârlık ve Sekülerlik Arasında Kimlik Arayışı  •  261 
 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

Received 2025-07-31 
Accepted 2025-07-31 
Published 2025-08-25 
Category Social and Behaviour Sciences, Psychology 
Research Area Religious Studies, Psychology of Religion 
Conference : 
Title The 5th Turkish Symposium of Social Sciences 
Web https://sempozyum.okuokut.org/tsbs 
Location & Date Ankara, Türkiye; August 25-31, 2025 
Sponsor Ankara Yıldırım Beyazıt University; Oku Okut Association 
Proceeding Session Session 23 - Friday, 29 August 2025 21.00-22.00 
Copyright © 2025 Hatice Nur Deligöz. The author retains the copyright and 

provides the publisher with a proper license to publish. 
License CC BY-NC 4.0 
Publisher Oku Okut Press 
Citation Deligöz, Hatice Nur. “The Search for Identity Between 

Conservatism and Secularism: A Psycho-Sociological Map of the 
Female Psyche in 'An Istanbul Encyclopedia' Series”. The 5th Turkish 
Symposium of Social Sciences The Books of Abstracts. ed. Abdullah 
Demir. 258-261. Ankara: Oku Okut Press, 2025. 
https://doi.org/10.55709/okuokutyayinlari.82 



 

sempozyum.okuokut.org 
 

272  

Benliğin Anlam Arayışı: İbn Arabî ve Modern Psikolojinin Diyaloğu 

Nedim Havle 
 orcid.org/0000-0003-2841-8460  nedimhavle@yahoo.com  ror.org/03k7bde87 

Sağlık Bilimleri Üniversitesi, İstanbul Fizik Tedavi ve Rehabilitasyon Eğitim ve Araştırma 
Hastanesi, Psikiyatri Kliniği, İstanbul, Türkiye 

Öz 
Bu çalışma, modern psikolojinin büyük ölçüde seküler ve antroposentrik çerçevede ele 
aldığı benlik (self) olgusuna, Muhyiddin İbn Arabî’nin “İnsan-ı Kamil” (Yetkin İnsan) 
öğretisi üzerinden teosentrik ve metafizik bir boyut kazandırmayı hedeflemektedir. 
Araştırmanın temel amacı, İbn Arabî’nin insan tasavvurunun; modern psikolojinin 
tanımladığı benlik yapılarına, gelişim süreçlerine ve potansiyellerine nasıl teleolojik bir 
amaç ve ontolojik bir derinlik kattığını karşılaştırmalı bir analizle göstermektir. Bu amaç 
doğrultusunda, nitel araştırma desenlerinden tematik ve karşılaştırmalı içerik analizi 
yöntemi benimsenmiştir. Bu çerçevede, bir yanda İbn Arabî’nin temel metinlerinden 
türetilen ‘nefs’, ‘ruh’, ‘aşk’ ve ‘marifet’ gibi ana temalar, diğer yanda ise psikodinamik, 
hümanistik ve pozitif psikoloji ekollerinin ‘ego’, ‘Benlik (Self)’, ‘bireyleşme’ ve ‘kendini 
gerçekleştirme’ gibi temel kavramları analiz edilmiştir. 
Araştırmanın temel bulguları üç ana eksende tespit edilmiştir. İlk olarak, benliğin yapısı 
incelendiğinde, İbn Arabî’nin nefs modelinin Freud’un id-ego-süperego yapısıyla güçlü bir 
yapısal analoji sergilediği ve nefs terbiyesi sürecinin C.G. Jung’un bireyleşme 
(individuation) teorisiyle derin bir süreçsel paralellik taşıdığı ortaya konulmuştur. Bu 
bağlamda İnsan-ı Kamil, bilinç ve bilinçdışının bütünlüğünü temsil eden arketipik 
Benlik’in (Self) manevi bir karşılığı olarak yorumlanmıştır. İkinci olarak, benliğin gelişim 
motivasyonu bağlamında, İbn Arabî’de ruhsal yolculuğun motoru olan “ilahi aşk”ın, 
hümanistik psikolojideki “kendini gerçekleştirme” arayışıyla; Maslow’un “zirve 
deneyimler”inin ise sufilerin vecd ve keşf halleriyle fenomenolojik bir yakınlık içinde 
olduğu belirlenmiştir. Üçüncü olarak, yetkinliğin nitelikleri açısından, İnsan-ı Kamil’in 
sahip olduğu ahlaki erdemlerin (bilgelik, adalet, şefkat), pozitif psikolojinin tanımladığı 
evrensel karakter güçleriyle örtüştüğü ve İbn Arabî’nin bu erdemlere, ilahi isimlerin 
(Esmaü’l Hüsna) birer yansıması olarak ontolojik bir temel sunduğu saptanmıştır. 
Sonuç olarak bu çalışma, İbn Arabî’nin metafizik insan tasavvurunun, modern psikolojinin 
benlik modellerine yalnızca bir alternatif olmadığını, aksine bu modellere aşkın bir amaç, 
erdemlere ilahi varlıkta bir köken ve teleolojik bir yön sunarak onları tamamladığını 
ortaya koymaktadır. Bu entegratif okumanın, insanı hem yatay (psikososyal) hem de dikey 
(manevi) eksenlerde kavrayan daha bütüncül bir psikolojiye zemin hazırladığı 
gösterilmiştir. 

Anahtar Kelimeler 
Tasavvuf, İnsan-ı Kamil, Benlik, İbn Arabî, Bireyleşme, Kendini Gerçekleştirme 
 

Türü Bildiri Özeti 
Geliş Tarihi 07.07.2025 



Benliğin Anlam Arayışı: İbn Arabî ve Modern Psikolojinin Diyaloğu  •  263 
 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

Kabul Tarihi 04.08.2025 
Yayım Tarihi 25.08.2025 
Kategori Sosyal ve Davranış Bilimleri, Psikoloji 
Araştırma Alanı Psikoloji 
Sempozyum : 
Adı 5. Türkiye Sosyal Bilimler Sempozyumu 
Web https://sempozyum.okuokut.org/tsbs 
Yer ve Tarih Ankara, Türkiye; 25-31 Ağustos 2025 
Sponsor Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi; Oku Okut Derneği 
Oturum Bilgisi 24. Oturum - 30 Ağustos 2025 Cumartesi 11.00-12.00 
Telif Hakkı © 2025 Nedim Havle. Yazar telif hakkını elinde tutarak yayımcıya 

uygun lisans ile yayım izni vermiştir. 
Lisans CC BY-NC 4.0 
Yayımcı Oku Okut Yayınları 
Kaynak Gösterimi Havle, Nedim. “Benliğin Anlam Arayışı: İbn Arabî ve Modern 

Psikolojinin Diyaloğu”. 5. Türkiye Sosyal Bilimler Sempozyumu Bildiri 
Özetleri Kitabı. ed. Abdullah Demir. 262-265. Ankara: Oku Okut 
Yayınları, 2025. https://doi.org/10.55709/okuokutyayinlari.82 

  



264  •  Nedim Havle 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

The Self’s Quest for Meaning: A Dialogue Between Ibn Arabī and 
Modern Psychology 

Nedim Havle 
 orcid.org/0000-0003-2841-8460  nedimhavle@yahoo.com  ror.org/03k7bde87 

University of Health Sciences, Istanbul Physical Therapy and Rehabilitation Education and 
Research Hospital, Psychiatry Clinic, Istanbul, Türkiye 

Abstract 
This study aims to impart a theocentric and metaphysical dimension to the phenomenon 
of the self, which is largely treated within a secular and anthropocentric framework by 
modern psychology, through the doctrine of the “Perfect Human” (al-Insān al-Kāmil) of 
Muhyiddin Ibn Arabī. The primary objective of the research is to demonstrate, through a 
comparative analysis, how Ibn Arabī’s conception of the human adds a teleological purpose 
and an ontological depth to the self-structures, developmental processes, and potentials 
described by modern psychology. To this end, a qualitative research design employing 
thematic and comparative content analysis has been adopted. Within this framework, key 
themes derived from Ibn Arabī’s primary texts—such as nafs (psyche/self), rūḥ (spirit), 
ʿishq (divine love), and maʿrifah (gnosis)—were analyzed alongside foundational concepts 
from psychodynamic, humanistic, and positive psychology schools, such as the ‘ego,’ the 
‘Self,’ ‘individuation,’ and ‘self-actualization.’ 
The core findings of the research were identified along three main axes. Firstly, regarding 
the structure of the self, it was found that Ibn Arabī’s model of the nafs exhibits a strong 
structural analogy with Freud’s id-ego-superego model, and that the process of spiritual 
discipline (tazkiyat al-nafs) bears a deep procedural parallel to C.G. Jung’s theory of 
individuation. In this context, the Insān al-Kāmil was interpreted as a spiritual counterpart 
to the archetypal Self, which represents the integration of consciousness and the 
unconscious. Secondly, in the context of developmental motivation, the ‘divine love’ 
(ʿishq), which is the engine of the spiritual journey in Ibn Arabī’s thought, was identified 
as corresponding to the drive for ‘self-actualization’ in humanistic psychology. 
Furthermore, Maslow’s ‘peak experiences’ were determined to have a phenomenological 
affinity with the Sufi states of ecstasy (wajd) and gnostic unveiling (kashf). Thirdly, 
concerning the qualities of perfection, the moral virtues possessed by the Insān al-Kāmil 
(such as wisdom, justice, and compassion) were found to align with the universal character 
strengths defined by positive psychology. It was also ascertained that Ibn Arabī provides 
an ontological foundation for these virtues as reflections of the Divine Names (al-Asmāʾ al-
Ḥusnā). 
In conclusion, this study posits that Ibn Arabī’s metaphysical conception of the human is 
not merely an alternative to the models of the self in modern psychology, but rather 
complements them by offering a transcendent purpose, an ontological foundation, and a 
teleological direction. It has been demonstrated that this integrative reading prepares the 



Benliğin Anlam Arayışı: İbn Arabî ve Modern Psikolojinin Diyaloğu  •  265 
 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

ground for a more holistic psychology that comprehends the human person on both 
horizontal (psychosocial) and vertical (spiritual) axes. 

Keywords 
Sufism, The Perfect Human, Self, Ibn Arabī, Individuation, Self-Actualization 
 

Type Conference Proceeding Abstract 
Received 2025-07-07 
Accepted 2025-08-04 
Published 2025-08-25 
Category Social and Behaviour Sciences, Psychology 
Research Area Psychology 
Conference : 
Title The 5th Turkish Symposium of Social Sciences 
Web https://sempozyum.okuokut.org/tsbs 
Location & Date Ankara, Türkiye; August 25-31, 2025 
Sponsor Ankara Yıldırım Beyazıt University; Oku Okut Association 
Proceeding Session Session 24 - Saturday, 30 August 2025 11.00-12.00 
Copyright © 2025 Nedim Havle. The author retains the copyright and provides 

the publisher with a proper license to publish. 
License CC BY-NC 4.0 
Publisher Oku Okut Press 
Citation Havle, Nedim. “The Self’s Quest for Meaning: A Dialogue Between 

Ibn Arabī and Modern Psychology”. The 5th Turkish Symposium of 
Social Sciences The Books of Abstracts. ed. Abdullah Demir. 262-265. 
Ankara: Oku Okut Press, 2025. 
https://doi.org/10.55709/okuokutyayinlari.82 



 

sempozyum.okuokut.org 
 

276  

Psikotik Deneyimden Bilgeliğe: İlm-i Nefs ve Modern Psikoterapi 
Perspektiflerinden Farklı Bilinç Tecrübelerinin Karşılaştırmalı 

İncelenmesi 

Taha Burak Toprak 
 orcid.org/0000-0001-7958-4181  tahaburaktoprak@gmail.com  ror.org/02y5xdw18 

İbn Haldun Üniversitesi, İnsan ve Toplum Bilimleri Fakültesi, Psikoloji Anabilim Dalı, 
İstanbul, Türkiye 

Öz 
Psikotik deneyimler, sanatsal üretim ve mistik bilinç durumları arasındaki sınırların 
nerede çizileceği, psikoloji ve psikiyatride hâlen tartışmalı bir konudur. Modern kognitif 
ve nörobiyolojik modeller ile psikanalitik ve varoluşçu açıklamalar, klasik İslam 
psikolojisinde (İlm-i Nefs) yer alan temel dürtü güçleri, bilişsel yapıların hiyerarşik işleyişi, 
karar ve değer merkezinin yalnızca zihinden ibaret olmadığı; kalp, vicdan ve ruh 
katmanlarının da bilinç tecrübesine dâhil olduğu yönündeki ayrımları büyük ölçüde göz 
ardı etmektedir. Bu bildiri, psikotik parçalanma, sanatsal üretim ve mistik tecrübe 
arasındaki fenomenolojik farkları anlamada İlm-i Nefs’in sağlayabileceği kavramsal 
katkıları incelemeyi amaçlamaktadır. 
Bu çalışma, dört kaynak alanın sentezine dayanmaktadır: 1) Klinik gözlemler: Kronik 
psikotik hastalarda gözlemlenen bilişsel dağılma, düşünce-eylem kaynaşması ve simgesel 
kapasite kaybına dair klinik gözlemler. 2) Psikanalitik, varoluşçu ve bilişsel ve İlm’i Nefs 
bakış açılarındaki açıklamaların karşılaştırmalı analizi. 3) İslam düşünce geleneğinde 
delilik, bilgelik arasındaki ayrımlarına dair tartışmalar. 4) Psikotik, sanatsal ve dini 
üretimler arasında simgesel düzey farkları ve bunların nedenlerine ilişkin teorik 
çıkarımlar.  
Bulgular ise şöyle özetlenebilir: 1) Psikoz: Dürtüsel enerjilerin (kuvve-i şeheviyye ve 
gadabiye) akıl süzgecini aşarak doğrudan karar mekanizmasına ulaşması; imgelerin 
işlenmeden davranışa ve dile taşınması; simgesel bütünlüğün bozulması. 2) Sanatsal 
yaratıcılık: Birincil süreç (imge) ile ikincil süreç (rasyonel yapı) arasında kontrollü 
geçişlerin sağlanması; içsel malzemenin iletişim kurulabilir simgelere dönüştürülmesi. 
3)Mistik deneyim: Benzer bilinç derinliklerine iniş, fakat kalp ve değer sistemi aracılığıyla 
bütünleşmiş, toplumsal anlamı olan simgelerle ifade edilen deneyim. 
İlm-i Nefs perspektifinin bize sunduğu zengin ve katmanlı kavramsal çerçeve, psikotik 
çözülme, sanatsal üretim ve mistik bilgelik bilinci arasındaki farkları psiko-spiritüel 
mekanizmalar bağlamında yeniden düşünme olanağı sağlar. Bu yaklaşım, psikoz gibi 
psikoterapi açısından son derece zorlayıcı bir patolojiyi daha geniş boyutlarıyla 
kavramsallaştırmaya, alternatif açıklama ve müdahale imkânlarını değerlendirmeye 
zemin hazırlamaktadır. 

Anahtar Kelimeler 
Psikoloji, Klinik Psikoloji, Psikoz, İlm-i Nefs, Sanat, Bilgelik 
 



Psikotik Deneyimden Bilgeliğe: İlm-i Nefs ve Modern Psikoterapi Perspektiflerinden …  •  267 
 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

Türü Bildiri Özeti 
Geliş Tarihi 29.07.2025 
Kabul Tarihi 04.08.2025 
Yayım Tarihi 25.08.2025 
Kategori Sosyal ve Davranış Bilimleri, Psikoloji 
Araştırma Alanı Psikoloji 
Sempozyum : 
Adı 5. Türkiye Sosyal Bilimler Sempozyumu 
Web https://sempozyum.okuokut.org/tsbs 
Yer ve Tarih Ankara, Türkiye; 25-31 Ağustos 2025 
Sponsor Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi; Oku Okut Derneği 
Oturum Bilgisi 24. Oturum - 30 Ağustos 2025 Cumartesi 11.00-12.00 
Telif Hakkı © 2025 Taha Burak Toprak. Yazar telif hakkını elinde tutarak 

yayımcıya uygun lisans ile yayım izni vermiştir. 
Lisans CC BY-NC 4.0 
Yayımcı Oku Okut Yayınları 
Kaynak Gösterimi Toprak, Taha Burak. “Psikotik Deneyimden Bilgeliğe: İlm-i Nefs ve 

Modern Psikoterapi Perspektiflerinden Farklı Bilinç Tecrübelerinin 
Karşılaştırmalı İncelenmesi”. 5. Türkiye Sosyal Bilimler Sempozyumu 
Bildiri Özetleri Kitabı. ed. Abdullah Demir. 266-269. Ankara: Oku Okut 
Yayınları, 2025. https://doi.org/10.55709/okuokutyayinlari.82 

  



268  •  Taha Burak Toprak 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

From Psychotic Experience to Wisdom: A Comparative 
Examination of Diverse States of Consciousness from the 
Perspectives of ʿIlm al-Nafs and Modern Psychotherapy 

Taha Burak Toprak 
 orcid.org/0000-0001-7958-4181  tahaburaktoprak@gmail.com  ror.org/02y5xdw18 

Ibn Haldun University, School of Humanities and Social Sciences, Department of Psychology, 
Istanbul, Türkiye 

Abstract 
The boundaries between psychotic experiences, artistic production, and mystical states of 
consciousness remain a contested topic in psychology and psychiatry. Modern cognitive 
and neurobiological models, as well as psychoanalytic and existential explanations, largely 
overlook distinctions emphasized in classical Islamic psychology (Ilm al-Nafs). These 
include the foundational instinctual forces, the hierarchical functioning of cognitive 
structures, and the notion that the center of decision-making and values is not limited to 
the mind alone, but also involves the heart, conscience, and spiritual layers of 
consciousness. This paper aims to explore the conceptual contributions that Ilm al-Nafs 
can offer in understanding the phenomenological differences between psychotic 
fragmentation, artistic creation, and mystical experience. 
This study is based on the synthesis of four main sources: 1) Clinical observations: Insights 
into cognitive fragmentation, thought-action fusion, and the loss of symbolic capacity 
observed in chronic psychotic patients. 2) Comparative analysis: Examination of 
psychoanalytic, existential, cognitive, and Ilm al-Nafs perspectives and their explanatory 
models. 3) Islamic intellectual tradition: Discussions on the distinctions between madness 
and wisdom within classical Islamic thought. 4) Theoretical implications: Exploration of 
symbolic-level differences among psychotic, artistic, and religious productions, and the 
underlying mechanisms that account for these variations. 
The findings can be summarized as follows: 1) Psychosis: Impulsive energies (kuvve-i 
shahawiyya and gadabiyya) bypass the filter of reason and reach the decision-making 
mechanism directly; images are transmitted into behavior and speech without cognitive 
processing; the symbolic structure collapses. 2) Artistic creativity: Controlled transitions 
are established between the primary process (imagery) and the secondary process 
(rational structure); internal material is transformed into symbols that allow for 
communication and shared meaning. 3)Mystical experience: A descent into similar depths 
of consciousness occurs, yet the experience is integrated through the heart and value 
system, allowing it to be expressed with symbols that possess collective and social 
significance. 
The rich and multilayered conceptual framework offered by the Ilm al-Nafs perspective 
provides an opportunity to reconsider the distinctions between psychotic disintegration, 
artistic creation, and mystical wisdom-consciousness within the context of psycho-
spiritual mechanisms. This approach creates a foundation for conceptualizing psychosis—



Psikotik Deneyimden Bilgeliğe: İlm-i Nefs ve Modern Psikoterapi Perspektiflerinden …  •  269 
 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

a highly challenging pathology in psychotherapy—from broader dimensions, opening 
avenues for exploring alternative explanations and potential therapeutic interventions. 

Keywords 
Psychology, Clinical Psychology, Psychosis, Ilm al-Nafs, Art, Wisdom 
 

Type Conference Proceeding Abstract 
Received 2025-07-29 
Accepted 2025-08-04 
Published 2025-08-25 
Category Social and Behaviour Sciences, Psychology 
Research Area Psychology 
Conference : 
Title The 5th Turkish Symposium of Social Sciences 
Web https://sempozyum.okuokut.org/tsbs 
Location & Date Ankara, Türkiye; August 25-31, 2025 
Sponsor Ankara Yıldırım Beyazıt University; Oku Okut Association 
Proceeding Session Session 24 - Saturday, 30 August 2025 11.00-12.00 
Copyright © 2025 Taha Burak Toprak. The author retains the copyright and 

provides the publisher with a proper license to publish. 
License CC BY-NC 4.0 
Publisher Oku Okut Press 
Citation Toprak, Taha Burak. “From Psychotic Experience to Wisdom: A 

Comparative Examination of Diverse States of Consciousness from 
the Perspectives of ʿIlm al-Nafs and Modern Psychotherapy”. The 
5th Turkish Symposium of Social Sciences The Books of Abstracts. ed. 
Abdullah Demir. 266-269. Ankara: Oku Okut Press, 2025. 
https://doi.org/10.55709/okuokutyayinlari.82 



 

sempozyum.okuokut.org 
 

280  

Bilgi Açısından Çağrı Filminin Medine Döneminin Klâsik Siyer-
Megāzî Kaynaklarına Göre Değerlendirilmesi 

Şule Betül Gökalp 
 orcid.org/0009-0005-6352-9512  06betul66@gmail.com  ror.org/05ryemn72 

Ankara Yıldırm Beyazıt Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, İslam Tarihi ve Sanatları 
Anabilim Dalı, Ankara, Türkiye 

Öz 
Sinema, anlatılan konunun zevkle izlenmesi, izlenilenin hızlı bir şekilde öğrenilmesi, 
öğrenilenin zihinde kolayca kodlanması ve başkasına aktarılması gibi özellikleriyle 
bilhassa Siyerin anlatımında oldukça işlevsel bir özelliğe sahiptir. Bir bakıma sinema, 
teknik imkânlarıyla kitap sayfalarındaki ‘kuru’ tarih anlatımlarına somutluk ve duygu 
katmaktadır. Bu çalışmada, Hz. Muhammed’in hayatını anlatan ilk sinema yapımı olan 
“Çağrı Filminde” Medine dönemindeki kimi Siyer-Megāzî konularının bilgi olarak ne 
şekilde anlatıldığı ele alınmaktadır. Çalışmanın amacı, “Çağrı Filminde” Siyere dair 
aktarılan Medine dönemindeki bazı bilgileri ilk dönem Siyer-Megāzî kaynaklarındaki 
bilgilerle karşılaştırmak ve bir bakıma söz konusu filmde Medine dönemindeki Siyere 
ilişkin verilen bilgilerin doğru olup olmadığını tespit etmektir. Bu doğrultuda çalışmanın 
sınırlılığı göz önüne alınarak filmde Medine dönemindeki belli başlı bazı hususlar İslam 
tarihi kaynaklarıyla mukayeseli bir şekilde analiz edilmiştir. Sinemanın sanatsal bir 
yönünün olması yapımlarda kurgu, hayal gücü ve yorumların bulunmasına bu da bazen 
tarihin filmlerde tam ve doğru olarak aktarılamamasına neden olmaktadır. Bundan dolayı 
çalışmamız “Çağrı Filmi” özelinde Siyerin beyaz perdeye taşınmasında meydana gelen 
hatalı anlatımları kaynaklar üzerinden ortaya koyması bakımından önem taşımaktadır. 
Çalışmada nitel araştırma yöntemlerinden doküman analizi tekniği kullanılarak başta 
İslam tarihinin Siyer–Megāzî türü kaynakları incelenmiş, konumuzla ilgili günümüzdeki 
kitap ve ansiklopedi çalışmalarından da istifade edilmiştir. Çalışma bağlamında şu tespitler 
yapılmıştır: Filmde Müslümanların Hz. Peygamber’i Medine’de ‘‘talea’l-bedru aleynâ’’ 
ilahisiyle karşıladıkları belirtilmektedir. Ancak söz konusu ilahide geçen “Vedâ Tepesi” 
Kuba’dan Medine’ye gidiş güzergâhının ters istikametindedir. Bundan dolayı Hz. 
Peygamber’in Medine’ye hicrette bu yolu kullanmış olması mümkün değildir. Doğrusu bu 
ilahi ilk defa Tebük seferinden dönen İslam ordusunu Vedâ Tepesi’nde bekleyenler 
tarafından söylenmiştir. Kaynaklarımızda Bedir Savaşı’ndan önce Bedir’deki kuyuların Hz. 
Peygamber tarafından kapatılmasının nedeninin savaş stratejisi olduğu açıkça 
belirtilmiştir. Filmde ise savaş öncesinde sebebi açıklanmadan kuyular Müslümanlar 
tarafından kapatılıyor. Bunun bir savaş stratejisi olduğunun filmde izah edilmemesi bu 
konuda yeterince bilgi sahibi olmayan seyircilerde Hz. Peygamber’in düşmanına 
merhametsiz davrandığı, susuz bırakılarak onlara eziyet verilmek istendiği algısını 
oluşturabilmektedir. Siyer-Megāzî kaynaklarında Hudeybiye Antlaşma maddelerinin Hz. 
Peygamber ile müşrikler arasındaki müzakereler sonucunda belirlendiği bildirilir. Oysa 
filmde maddelerin görüşmeden önce müşriklerce hazırlanıp Müslümanlara teklif edildiği, 
Müslümanların da fikir beyan etmeden onayladıkları şeklinde anlatılmıştır. Filmdeki Vedâ 



Bilgi Açısından Çağrı Filminin Medine Döneminin Klâsik Siyer-Megāzî Kaynaklarına Göre …  •  271 
 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

hutbesi sahnesinde kaynaklarımızda zikredilmeyen; fakirlere yardım edilmesi, Hz. 
Peygamber’in yakın bir zamanda ölüm meleğinin kendisine geleceğini bildirmesi gibi 
hususlar yer alırken Siyer kaynaklarındaki Câhiliye dönemindeki tüm ribânın ve kan 
davalarının Hz. Peygamber tarafından kaldırılmış olması, kadınların haklarının 
gözetilmesi gerektiği gibi müşterek bazı ifadelere ise filmde değinilmemiştir. Yapılan bu 
tespitler, Siyerin doğru anlatılmasında ve anlaşılmasında sinemacıların klâsik Siyer-
Megāzî türü kaynaklardan yararlanmalarının, seyircilerin ise bilinçli olmalarının önem arz 
ettiğini göstermektedir. 

Anahtar Kelimeler 
İslam Tarihi, Çağrı Filmi, Doğru Bilgi, Siyer-Megāzî Kaynakları, Mukayeseli İnceleme 

Etik Beyan 
Bu çalışma, Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesinde Prof. Dr. Mustafa Özkan 
danışmanlığında sürdürdüğümüz “Çağrı Filminin Klâsik Siyer-Megāzî Kaynakları 
Bağlamında Tarihî Verilere Uygunluğunun İncelenmesi” başlıklı yüksek lisans tezi esas 
alınarak hazırlanmıştır. 
 

Türü Bildiri Özeti 
Geliş Tarihi 21.07.2025 
Kabul Tarihi 30.07.2025 
Yayım Tarihi 25.08.2025 
Kategori Sanat ve Beşeri Bilimler, Tarih 
Araştırma Alanı İslam Tarihi - Siyer 
Sempozyum : 
Adı 5. Türkiye Sosyal Bilimler Sempozyumu 
Web https://sempozyum.okuokut.org/tsbs 
Yer ve Tarih Ankara, Türkiye; 25-31 Ağustos 2025 
Sponsor Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi; Oku Okut Derneği 
Oturum Bilgisi 25. Oturum - 30 Ağustos 2025 Cumartesi 13.00-14.00 
Telif Hakkı © 2025 Şule Betül Gökalp. Yazar telif hakkını elinde tutarak 

yayımcıya uygun lisans ile yayım izni vermiştir. 
Lisans CC BY-NC 4.0 
Yayımcı Oku Okut Yayınları 
Kaynak Gösterimi Gökalp, Şule Betül. “Bilgi Açısından Çağrı Filminin Medine 

Döneminin Klâsik Siyer-Megāzî Kaynaklarına Göre 
Değerlendirilmesi”. 5. Türkiye Sosyal Bilimler Sempozyumu Bildiri 
Özetleri Kitabı. ed. Abdullah Demir. 270-273. Ankara: Oku Okut 
Yayınları, 2025. https://doi.org/10.55709/okuokutyayinlari.82 

  



272  •  Şule Betül Gökalp 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

Evaluation of the Message Film in terms of Information According 
to Classical Siyar-Meghāzī Sources of the Medina Period 

Şule Betül Gökalp 
 orcid.org/0009-0005-6352-9512  06betul66@gmail.com  ror.org/05ryemn72 

Ankara Yıldırım Beyazıt University, Social Sciences Institute, Department of Islamic History and 
Arts, Ankara, Türkiye 

Abstract 
Cinema has a very functional feature especially in the narration of Siyar with its features 
such as watching the subject with pleasure, learning what is watched quickly, easily 
encoding what is learned in the mind and transferring it to others. In a way cinema, with 
its technical possibilities, adds concreteness and emotion to the ‘dry’ historical narratives 
on the pages of books. In this study, it is discussed how some Siyar-Meghāzī subjects in the 
Medina period are described as information in the “Message Film”, which is the first 
cinema production about the life of Prophet Muhammad. The aim of the study is to 
compare some of the information about Siyar in the Medina period conveyed in the 
“Message Film” with the information in the first period Siyar -Meghāzī sources and in a 
way to determine whether the information given in the film about Siyar in the Medina 
period is correct or not. In this direction, considering the limitations of the study, some of 
the main issues in the Medinan period were analysed in the film in a comparative manner 
with the sources of Islamic history. The fact that cinema has an artistic aspect leads to the 
presence of fiction, imagination and interpretations in the productions, which sometimes 
causes history not to be conveyed completely and accurately in films. Therefore our study 
is important in terms of revealing the erroneous narratives that occur in the transfer of 
Siyar to the screen through the sources in the “Message Film”. In the study, by using the 
document analysis technique, one of the qualitative research methods, the sources of 
Islamic history in the genre of Siyar-Meghāzī were examined and current books and 
encyclopedia studies on our subject were also used. The following findings were made in 
the context of the study: In the film, it is stated that Muslims welcomed the Prophet in 
Medina with the hymn “talaa’l-bedru alaynā”. However, the “Wadā’ of Hill” mentioned in 
the hymn is in the opposite direction of the route from Quba to Medina. Therefore, it is 
not possible that the Prophet used this route during his migration to Medina. In fact, this 
hymn was sung for the first time by those who were waiting for the Islamic army returning 
from the Tabuk expedition on the “Wadā’ of Hill. In our sources, it is clearly stated that the 
reason why the wells in Badr were closed by the Prophet before the Battle of Badr was a 
war strategy. In the film, the wells are closed by the Muslims without explaining the reason 
before the war. The fact that it is not explained in the film that this is a war strategy may 
create the perception in the audience who do not have enough information on this subject 
that the Prophet was merciless to his enemy and wanted to torture them by leaving them 
without water. In the sources of Siyar-Meghāzī, it is reported that the articles of the Treaty 
of Hudaybiyah were determined as a result of negotiations between the Prophet and the 
polytheists. However, it is narrated in the film that the articles were prepared by the 
polytheists before the negotiation and proposed to the Muslims, and the Muslims 



Bilgi Açısından Çağrı Filminin Medine Döneminin Klâsik Siyer-Megāzî Kaynaklarına Göre …  •  273 
 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

approved them without expressing an opinion. In the scene of the Farewell sermon in the 
film, there are issues that are not mentioned in our sources such as helping the poor, the 
Prophet’s announcement that the angel of death will come to him soon, while some 
common expressions in the Siyar sources such as the abolition of all interest and blood 
feuds in the Jāhiliyya period by the Prophet and the rights of women should be respected 
are not mentioned in the film. These determinations show that it is important for 
filmmakers to make use of classical Siyar-Meghāzī type sources and for the audience to be 
conscious in order to explain and understand Siyar correctly. 

Keywords 
Islamic History, The Message Film, Accurate Information, Siyar-Meghāzī Sources, 
Comparative Analysis 

Ethical Statement 
This study is based on our ongoing master’s thesis titled “An Examination of the Historical 
Accuracy of the Film The Message in the Context of Classical Sīra-Maghāzī Sources”, 
conducted under the supervision of Prof. Dr. Mustafa Özkan at Ankara Yıldırım Beyazıt 
University. 
 

Type Conference Proceeding Abstract 
Received 2025-07-21 
Accepted 2025-07-30 
Published 2025-08-25 
Category Art & Humanities, History 
Research Area Religious Studies, Islamic History 
Conference : 
Title The 5th Turkish Symposium of Social Sciences 
Web https://sempozyum.okuokut.org/tsbs 
Location & Date Ankara, Türkiye; August 25-31, 2025 
Sponsor Ankara Yıldırım Beyazıt University; Oku Okut Association 
Proceeding Session Session 25 - Saturday, 30 August 2025 13.00-14.00 
Copyright © 2025 Şule Betül Gökalp. The author retains the copyright and 

provides the publisher with a proper license to publish. 
License CC BY-NC 4.0 
Publisher Oku Okut Press 
Citation Gökalp, Şule Betül. “Evaluation of the Message Film in terms of 

Information According to Classical Siyar-Meghāzī Sources of the 
Medina Period”. The 5th Turkish Symposium of Social Sciences The 
Books of Abstracts. ed. Abdullah Demir. 270-273. Ankara: Oku Okut 
Press, 2025. https://doi.org/10.55709/okuokutyayinlari.82 



 

sempozyum.okuokut.org 
 

284  

Aksiyoloji Merkezli Siyer Yazıcılığı: Hz. Peygamber’in Hayatının 
Değer Perspektifinden Yeniden Yazılması 

Hüseyin Şahin 
 orcid.org/0009-0009-5445-2938  huseyinsah57@gmail.com  ror.org/05ryemn72 

Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, İslam Tarihi ve Sanatları 
Anabilim Dalı Ankara, Türkiye 

Öz 
Hz. Muhammed’in hayatı anlamına gelen Siyer, kuşkusuz Kur’an’ın yaşanmış halidir. 
Siyer’in merkezinde İslam ahlakı ve bu ahlakın dayandığı sevgi, merhamet, hoşgörü, sabır, 
barış, yardımlaşma, paylaşma gibi temel evrensel değerler vardır. Buna rağmen tarihî 
süreçte siyer yazıcılığında değerler değil de genelde beşer üstü peygamber tasavvurunun 
yansımaları, mucizeler, fıkhî uygulamalar ve savaşlar gibi konu ve yaklaşım tarzları 
merkezî bir yer teşkil etmiştir. Söz konusu siyer yazıcılığı, değerleri ön plana çıkarmadığı 
için dinin özü olan ahlakın hayata geçirilmesinin yanı sıra toplumsal değişim-dönüşümün 
yaşanmasına hizmet etmemekte ve haliyle hayatî bir problem olarak önümüzde 
durmaktadır. Çalışmamızda, bahsi geçen problemin aşılması amacına dönük olarak Siyer 
yazıcılığının bu geleneksel yaklaşımlarının ötesine geçerek, Hz. Peygamber’in hayatını 
aksiyolojik bir değer perspektifinden yeniden yazma gerekliliği ve bunun nasıl yapılacağı 
üzerinde durulmaktadır. Değerler merkezli Siyer yazıcılığının önemi ise Kur’an’da usve-i 
hasene olarak nitelendirilen Hz. Muhammed’in hayata geçirdiği evrensel değerlerin, 
modern çağın bilhassa ahlakî alanda yaşadığı problemlerinin aşılmasında kilit bir rol 
oynama potansiyelidir. Bu çalışmada, nitel araştırma yöntemi kullanılmıştır. Yapılan 
çalışma bağlamında şu tespitler yapılmıştır: Bir; vahiy süreci dikkate alındığında, değerler 
özelde insanın genelde ise toplumsal değişim-dönüşümünün aşamaları dikkate alınarak 
tedrici bir şekilde gündeme gelmiş ve hayata geçirilmiştir. Örneğin Mekke döneminde Hz. 
Peygamber sırasıyla tevhit, ibadet, sabır, hoşgörü ve yardımlaşma şeklindeki değerleri 
anlatmaya ve hayata geçirmeye çalışmıştır. Dolayısıyla Siyer yazımında Mekke dönemi 
anlatılırken, şirkle mücadele, müşriklerle ilişki biçimleri, onların eziyetlerine katlanma ve 
müminler arasında yardımlaşma gibi gelişmeler bu ilkelerin yansımaları olarak ele 
alınmalıdır. İki; Medine döneminde şartların değişmesine paralel olarak daha çok 
toplumsal yardımlaşma, ibadet, güvenlik ve barışla ilgili değerler gündeme gelmiş ve 
uygulamaya konulmuştur. Örneğin ensar ile muhacirler arasında yapılan Muâhât, 
yardımlaşma; Mescid-i Nebevî’nin yapımı, ortak ibadet; yapılan gazve ve seriyyeler, 
güvenlik; farklı din-kültür mensupları arasında yapılan Medine Vesikası, birlikte yaşama 
ve Hudeybiye Antlaşması’nda olduğu gibi düşman kabilelerle yapılan antlaşmalar ise 
barışın yansımaları olmuştur. Üç; Siyer’in ana ve ara başlıkları olarak konuların ya da 
olayların isimleri değil de olayın merkezinde bulunan kavramlar yazılmalıdır. Örneğin 
başlıkta “Muâhat” değil de bir değer olarak onun karşılığı olan “Yardımlaşma” olmalıdır. 
Dört; Siyer savaşlar, mucizeler ve olağanüstü olaylar tarihî olarak değil de Hz. 
Peygamber’in insanlarla ahlakiliğe dayalı ilişkilerinin merkezde olduğu bir disiplin olarak 
yazılmalıdır. Buna göre Hz. Peygamber örnek kul, baba, dede, eş, dost, arkadaş, akraba, 



Aksiyoloji Merkezli Siyer Yazıcılığı  •  275 
 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

komşu, iş ortağı... olarak ele alınmalı ve bu ilişkiler yaşanmış örnekler üzerinden 
somutlaştırılmalıdır. Beş; değerler merkezli siyer yazımında – bilgilerin inandırıcı ve 
ulaşılabilir olması için- kaynak olarak Kur’an-ı Kerim ile sahih hadislerin yanı sıra klasik 
siyer-meğâzî kitapları kullanılmalı ve bu kitaplar dipnotta gösterilmelidir. 

Anahtar Kelimeler 
İslam Tarihi, Siyer, Siyer Yazıcılığı, Hz. Muhammed, Aksiyoloji, Değerler, Barış, Hoşgörü 
 

Türü Bildiri Özeti 
Geliş Tarihi 22.07.2025 
Kabul Tarihi 30.07.2025 
Yayım Tarihi 25.08.2025 
Kategori Sanat ve Beşeri Bilimler, Tarih 
Araştırma Alanı İslam Tarihi - Siyer 
Sempozyum : 
Adı 5. Türkiye Sosyal Bilimler Sempozyumu 
Web https://sempozyum.okuokut.org/tsbs 
Yer ve Tarih Ankara, Türkiye; 25-31 Ağustos 2025 
Sponsor Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi; Oku Okut Derneği 
Oturum Bilgisi 25. Oturum - 30 Ağustos 2025 Cumartesi 13.00-14.00 
Telif Hakkı © 2025 Hüseyin Şahin. Yazar telif hakkını elinde tutarak yayımcıya 

uygun lisans ile yayım izni vermiştir. 
Lisans CC BY-NC 4.0 
Yayımcı Oku Okut Yayınları 
Kaynak Gösterimi Şahin, Hüseyin. “Aksiyoloji Merkezli Siyer Yazıcılığı: Hz. 

Peygamber’in Hayatının Değer Perspektifinden Yeniden Yazılması”. 
5. Türkiye Sosyal Bilimler Sempozyumu Bildiri Özetleri Kitabı. ed. 
Abdullah Demir. 274-277. Ankara: Oku Okut Yayınları, 2025. 
https://doi.org/10.55709/okuokutyayinlari.82 

  



276  •  Hüseyin Şahin 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

Axiology-Centered Sirah Writing: Rewriting the Life of Prophet 
Muhammad from a Value Perspective 

Hüseyin Şahin 
 orcid.org/0009-0009-5445-2938  huseyinsah57@gmail.com  ror.org/05ryemn72 

Ankara Yıldırım Beyazıt University, Social Sciences Institute,  
Department of Islamic History and Arts, Ankara, Türkiye 

Abstract 
Sirah, which narrates the life of Prophet Muhammad (peace be upon him), is undoubtedly 
a lived example of the Qur’ān. At the heart of Sirah lie Islamic ethics and fundamental 
universal values such as love, compassion, tolerance, patience, peace, cooperation, and 
sharing. Nevertheless, throughout history, Sirah writing has often focused not on these 
values but rather on supernatural depictions of the Prophet, miracles, legal perspectives, 
and wars. This traditional approach to Sirah writing, by failing to prioritize values, has 
proved ineffective in applying the moral essence of religion and in facilitating social 
change and transformation—thus presenting a significant contemporary problem. 
This study emphasizes the necessity of rewriting the Prophet’s life from an axiological 
(value-based) perspective as a solution to this issue and discusses how such a reformation 
can be achieved. The significance of value-centered Sirah writing lies in the potential of 
the universal values exemplified by Prophet Muhammad—described in the Qur’ān as 
“Uswatun Hasana” (a perfect role model)—to play a key role in addressing the ethical crises 
faced by the modern world. This study adopts a qualitative research method. Within the 
scope of this study, the following findings were reached: Values emerged and were 
practiced gradually—especially during the process of revelation—by taking into account 
human and societal phases of change and transformation. For instance, during the Meccan 
period, the Prophet Muhammad focused on teaching and embodying values such as 
monotheism (tawhid), worship, patience, tolerance, and mutual assistance. Therefore, 
when narrating the Meccan period in Sirah writing, developments such as the struggle 
against idolatry, the Prophet’s interactions with polytheists, his endurance of their 
persecution, and mutual support among believers should be interpreted as reflections of 
these core principles. 
In the Medinan period, values related to social cooperation, worship, security, and peace 
came to the forefront and were put into practice in accordance with the changing context. 
For example, the Mu’akhah (bond of brotherhood) between the Ansar and Muhajirun 
reflected cooperation; the construction of the Prophet’s Mosque symbolized communal 
worship; the Ghazawat (military expeditions) and Saraya (campaigns) manifested efforts 
toward ensuring security; the Constitution of Medina exemplified interfaith and 



Aksiyoloji Merkezli Siyer Yazıcılığı  •  277 
 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

intercultural coexistence; and treaties like the Treaty of Hudaybiyyah with enemy tribes 
represented peace. 
The main and subheadings of the Sirah should be framed not by the names of events or 
topics but by the value concepts they embody. For example, instead of titling a section 
“Mu’akhah,” it should be called “Cooperation,” reflecting its value-based essence. 
Sirah should not be written as a historical account of wars, miracles, or extraordinary 
events, but rather as a discipline focusing on the Prophet’s ethically grounded 
relationships with people. Accordingly, the Prophet Muhammad should be portrayed as 
God’s exemplary servant, as well as a father, grandfather, husband, friend, companion, 
relative, neighbor, and business partner—with these roles illustrated through real-life 
examples. 
In value-centered Sirah writing, in order to ensure the reliability and accessibility of 
knowledge, the Qur’ān, authentic Hadiths, and classical Sirah and Maghazi literature 
should be used as sources and cited properly in footnotes. 

Keywords 
Islamic History, Sīrah, Biography Writing, Prophet Muhammad, Axiology, Values, Peace, 
Tolerance 
 

Type Conference Proceeding Abstract 
Received 2025-07-22 
Accepted 2025-07-30 
Published 2025-08-25 
Category Art & Humanities, History 
Research Area Religious Studies, Islamic History 
Conference : 
Title The 5th Turkish Symposium of Social Sciences 
Web https://sempozyum.okuokut.org/tsbs 
Location & Date Ankara, Türkiye; August 25-31, 2025 
Sponsor Ankara Yıldırım Beyazıt University; Oku Okut Association 
Proceeding Session Session 25 - Saturday, 30 August 2025 13.00-14.00 
Copyright © 2025 Hüseyin Şahin. The author retains the copyright and 

provides the publisher with a proper license to publish. 
License CC BY-NC 4.0 
Publisher Oku Okut Press 
Citation Şahin, Hüseyin. “Axiology-Centered Sirah Writing: Rewriting the 

Life of Prophet Muhammad from a Value Perspective”. The 5th 
Turkish Symposium of Social Sciences The Books of Abstracts. ed. 
Abdullah Demir. 274-277. Ankara: Oku Okut Press, 2025. 
https://doi.org/10.55709/okuokutyayinlari.82 



 

sempozyum.okuokut.org 
 

288  

Hudeybiye Antlaşması Özelinde Hz. Muhammed’in İnsana Bakışı 

Merve Demir 
 orcid.org/0009-0009-8910-233X  demirmerve9350@gmail.com  ror.org/05ryemn72 

Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, İlahiyat Fakültesi, İslam Tarihi 
Anabilim Dalı, Ankara, Türkiye 

Öz 
Miladî 628 yılında Müslümanlarla Mekkeli müşrikler arasında yapılan Hudeybiye Barış 
Antlaşması, sonuçları bakımından İslam tarihinde bir dönüm noktasını oluşturmuştur. Bu 
antlaşmanın önemli sonuçlarından birisi de Hz. Peygamber’in farklı din ve kültür 
mensuplarına yönelik anlayış ve yaklaşımının mahiyetidir.Bu çalışmada, âlemlere rahmet 
olarak gönderilen ve üsve-i hasene olarak nitelendirilen Hz. Muhammed’in Hudeybiye 
Antlaşması sürecinde farklı insanlarla kurduğu ilişkiler ele alınmaktadır. Bu çerçevede, 
onun insan tasavvuru ve muhtelif din-kültür mensuplarına karşı sergilediği davranış 
biçimi üzerinde durulmaktadır. Çalışmanın amacı, Kur’an’ın yaşanmış hali olan Hz. 
Muhammed’in insana yönelik anlayış ve davranış biçiminin aslına uygun olarak 
öğrenilmesine katkı sağlamaktır. Hz. Muhammed’in insana bakışının doğru anlaşılması, 
Allah Resûlü ile ilgili bu konudaki yanlış bilgi ve algının değişmesi açısından son derece 
önem arz etmektedir. Çalışmada nitel araştırma yöntemi kullanılmıştır. Bu bağlamda 
Siyer-Meğazî, Hadis ve Genel İslam Tarihi kaynaklarının yanı sıra konu ile ilgili modern 
çalışmalardan yararlanılmıştır. Ayrıca Hz. Peygamber’in insana bakışı Müslüman, Yahudi 
ve müşriklerle sınırlandırılmıştır. Araştırma bağlamında şu tespitler yapılmaktadır: Bir; 
Hz. Peygamber farklı din-kültür mensuplarının hepsini insan olarak değerlendirmiş, onları 
aynı anne-babanın çocukları olarak görmüş, Yaradan’dan ötürü hepsine değer vermiş ve 
bu çerçevede hepsiyle insanî ilişkiler geliştirmiştir. İki; Hudeybiye Antlaşması sürecinde 
antlaşmanın bir tarafı olan ve farklı düşünen Müslümanlara son derece saygılı 
davranmıştır. Örneğin müşriklerin Müslümanları Mekke’ye sokmama girişimine karşı 
takınılacak tavır hakkında Müslümanlarla istişare ederek onlara değer vermiştir. Hz. 
Ömer’in tavsiyesi üzerine Mekke’ye elçi olarak Hz. Osman’ı göndermiştir. Antlaşmanın 
Müslümanların aleyhine olduğu gerekçesiyle itirazda bulunan bazı müminlere karşı son 
derece saygılı ve merhametli davranmıştır. Üç; Allah Resûlü, Hudeybiye Antlaşmasının bir 
tarafı olan müşriklerle son derece insanî-İslamî ilişkiler kurmuş ve bu bağlamda onları 
müşrik diye küçümsemeden muhatap kabul etmiştir. Hudeybiye Antlaşması’ndan önce 
ekonomik kriz yaşayan Mekkeli müşriklere yardım amacıyla Medine hurması 
göndermiştir. Onların Müslümanları şehre sokmama şeklindeki tavırlarını hemen savaş 
nedeni yapmamıştır. Antlaşmadan kısa bir süre önce Müslümanlara saldıran müşrikleri 
yakalatıp affetmiştir. Müşriklerle, onların da can, mal ve inanç özgürlüklerini güvence 
altına alacak Hudeybiye Antlaşması’nı yapmıştır. Anlaşma metninde bulunan “besmele” 
ve “Allah Resûlü Muhammed” şeklindeki ifadeleri müşriklerin itirazı üzerine çıkartmıştır. 
Yapılan antlaşmaya sadık kalmış ve böylece müşrik olmalarına rağmen karşı tarafa saygılı 
davranmıştır. Dört, Antlaşmanın hemen akabinde Müslümanlar için tehlike arz eden 
Yahudiler üzerine yürümüş, onlardan suçlu olanları cezalandırmış, suçsuzların ise can, 
mal, namus güvenliği ve inanç-ibadet özgürlüğü çerçevesinde hayatlarını sürdürmelerini 



Hudeybiye Antlaşması Özelinde Hz. Muhammed’in İnsana Bakışı  •  279 
 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

sağlamıştır. Beş, İslam’ın doğru anlaşılıp yayılması için günümüzde öncelikle yapılması 
gereken, Hz. Peygamber’in insana yönelik bu bakışını ve farklı din-kültür mensuplarına 
karşı davranış biçimini makale, kitap ve sinema gibi güçlü araçlar üzerinden tüm insanlığa 
öğretmektir. 

Anahtar Kelimeler 
İslam Tarihi, Siyer, Hz. Muhammed, Hudeybiye Antlaşması, Barış, İnsan Bakış 

Etik Beyan 
Bu çalışma, Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesinde Prof. Dr. Mustafa Özkan 
danışmanlığında sürdürdüğümüz “Hudeybiye Antlaşması Özelinde Hz.Muhammed’in 
İnsana Bakışı” başlıklı yüksek lisans tezi esas alınarak hazırlanmıştır. 
 

Türü Bildiri Özeti 
Geliş Tarihi 31.07.2025 
Kabul Tarihi 09.08.2025 
Yayım Tarihi 25.08.2025 
Kategori Sanat ve Beşeri Bilimler, Dinî Araştırmalar - İlahiyat 
Araştırma Alanı İslam Tarihi - Siyer 
Sempozyum : 
Adı 5. Türkiye Sosyal Bilimler Sempozyumu 
Web https://sempozyum.okuokut.org/tsbs 
Yer ve Tarih Ankara, Türkiye; 25-31 Ağustos 2025 
Sponsor Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi; Oku Okut Derneği 
Oturum Bilgisi 26. Oturum - 30 Ağustos 2025 Cumartesi 15.00-16.00 
Telif Hakkı © 2025 Merve Demir. Yazar telif hakkını elinde tutarak yayımcıya 

uygun lisans ile yayım izni vermiştir. 
Lisans CC BY-NC 4.0 
Yayımcı Oku Okut Yayınları 
Kaynak Gösterimi Demir, Merve. “Hudeybiye Antlaşması Özelinde Hz. Muhammed’in 

İnsana Bakışı”. 5. Türkiye Sosyal Bilimler Sempozyumu Bildiri Özetleri 
Kitabı. ed. Abdullah Demir. 278-281. Ankara: Oku Okut Yayınları, 
2025. https://doi.org/10.55709/okuokutyayinlari.82 

  



280  •  Merve Demir 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

Prophet Muhammad’s Perspective on Humanity in the Context of 
the Treaty of Hudaybiyyah 

Merve Demir 
 orcid.org/0009-0009-8910-233X  demirmerve9350@gmail.com  ror.org/05ryemn72 

Ankara Yıldırım Beyazıt University, Social Sciences Institute,  
Department of Islamic History and Arts, Ankara, Türkiye 

Abstract 
The Treaty of Hudaybiyyah, signed between Muslims and Meccan polytheists in 628 AD, 
marked a turning point in Islamic history in terms of its consequences. One of the 
significant outcomes of this treaty is the nature of the Prophet’s understanding and 
approach toward individuals of different religions and cultures. This study examines the 
relationships established by the Prophet Muhammad, who was sent as a mercy to the 
worlds and described as the “best example,” with diverse individuals during the Hudeybiye 
Treaty process. In this context, the focus is on his conception of humanity and his behavior 
towards members of various religions and cultures. The aim of this study is to contribute 
to the accurate understanding of the Prophet Muhammad’s understanding and behavior 
towards humanity, as reflected in the Qur’ān. A correct understanding of the Prophet 
Muhammad’s view of humanity is of utmost importance in terms of changing the 
misinformation and misconceptions surrounding the Messenger of Allah in this regard. 
Qualitative research methods were used in this study. In this context, in addition to the 
sources of Siyer-Meğazî, Hadith, and General Islamic History, modern studies related to 
the subject were also utilized. Furthermore, the Prophet’s view of humanity was limited to 
Muslims, Jews, and polytheists. The following observations are made in the context of the 
research: First, the Prophet Muhammad regarded all members of different religions and 
cultures as human beings, saw them as children of the same mother and father, valued 
them all because of their Creator, and developed human relationships with them within 
this framework. Second, during the Hudeybiye Treaty process, he treated Muslims who 
were parties to the treaty and had different opinions with the utmost respect. For example, 
he consulted with Muslims about the stance to take against the polytheists’ attempt to 
prevent Muslims from entering Mecca, thereby showing them respect. Upon the advice of 
Hz. Omar, he sent Hz. Osman as an envoy to Mecca. He treated those believers who objected 
to the treaty on the grounds that it was disadvantageous to Muslims with the utmost 
respect and mercy. Third, the Messenger of Allah established extremely humane and 
Islamic relations with the polytheists who were parties to the Treaty of Hudaybiyyah, and 
in this context, he treated them as interlocutors without belittling them as polytheists. 
Before the Treaty of Hudaybiyyah, he sent dates from Medina to the polytheists of Mecca 
who were experiencing an economic crisis in order to help them. He did not immediately 
declare war over their refusal to allow Muslims into the city. Shortly before the treaty, he 
captured and pardoned the polytheists who had attacked the Muslims. He made the Treaty 
of Hudaybiyyah with the polytheists, which would guarantee their freedom of life, 
property, and belief. He removed the phrases “Bismillah” and “Allah’s Messenger 
Muhammad” from the text of the agreement upon the polytheists’ objection. He remained 



Hudeybiye Antlaşması Özelinde Hz. Muhammed’in İnsana Bakışı  •  281 
 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

faithful to the agreement and thus treated the other side with respect despite their 
polytheism. Fourth, immediately after the agreement, he marched against the Jews who 
posed a threat to the Muslims, punished those who were guilty, and ensured that the 
innocent could continue their lives within the framework of security of life, property, 
honor, and freedom of belief and worship. Fifth, what must be done today to ensure that 
Islam is properly understood and spread is to teach all humanity, through powerful tools 
such as articles, books, and films, the Prophet’s perspective on humanity and his approach 
to members of different religions and cultures. 

Keywords 
Islamic History, Sīrah, Prophet Muhammad, Treaty of Hudaybiyyah, Peace, Human 
Perspective 

Ethical Statement 
This study is based on the master’s thesis titled “The Perspective of Prophet Muhammad 
on Human Beings in the Context of the Treaty of Hudaybiyyah”, which we are conducting 
at Ankara Yıldırım Beyazıt University under the supervision of Prof. Dr. Mustafa Özkan. 
 

Type Conference Proceeding Abstract 
Received 2025-07-31 
Accepted 2025-08-09 
Published 2025-08-25 
Category Art & Humanities, Religion & Theology 
Research Area Religious Studies, Islamic History 
Conference : 
Title The 5th Turkish Symposium of Social Sciences 
Web https://sempozyum.okuokut.org/tsbs 
Location & Date Ankara, Türkiye; August 25-31, 2025 
Sponsor Ankara Yıldırım Beyazıt University; Oku Okut Association 
Proceeding Session Session 26 - Saturday, 30 August 2025 15.00-16.00 
Copyright © 2025 Merve Demir. The author retains the copyright and provides 

the publisher with a proper license to publish. 
License CC BY-NC 4.0 
Publisher Oku Okut Press 
Citation Demir, Merve. “Prophet Muhammad’s Perspective on Humanity in 

the Context of the Treaty of Hudaybiyyah”. The 5th Turkish 
Symposium of Social Sciences The Books of Abstracts. ed. Abdullah 
Demir. 278-281. Ankara: Oku Okut Press, 2025. 
https://doi.org/10.55709/okuokutyayinlari.82 



 

sempozyum.okuokut.org 
 

292  

Türkiye’de İslam Tarihi Alanında Hz. Osman Hakkında Yapılan 
Lisansüstü Tezlere Dair Bir İnceleme (1993-2024) 

Menekşe Gül Dikmen 
 orcid.org/0000-0002-9894-9737  meneksegul1453@gmail.com  ror.org/05ryemn72 

Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, İslam Tarihi ve Sanatları 
Anabilim Dalı, Ankara, Türkiye 

Öz 
İslam tarihinde ilk siyasi iç ihtilafların çatışmaya dönüştüğü dönemde halifelik yapmış 
olması nedeniyle Hz. Osman, önemli bir şahsiyet olarak pek çok ilmi çalışmaya konu 
olmuştur. Bu çalışmalar sadece İslam tarihi alanında değil mezhepler tarihinden kelama 
ve felsefeye uzanan geniş bir yelpazeye yayılmıştır. Hz. Osman döneminde ortaya çıkan 
dini, siyasi, ekonomik ve sosyal gelişmeler toplum üzerinde derin etkiler bırakmıştır. Etkisi 
uzun yıllar devam eden bu gelişmeler zamanla İslam tarihinin seyrini ve düşünce yapısını 
şekillendirmiştir. Bu bildiri de İslam tarihi alanında Hz. Osman hakkında yapılmış 
lisansüstü çalışmalar konu edilmiştir. İslam tarihi bilim dalındaki çalışmalar muhteva ve 
yöntem açısından örnekleme yoluyla yapılan tespitler üzerinden incelenmiştir. Amaç bu 
tezlerdeki konuların yoğunlaştıkları meseleler ve bu meseleleri ele alırken takip ettikleri 
yöntemleri sonuçları bakımından ortaya koymaktır. Bu amaçla tezler, üniversiteleri, 
yılları, konuları, yöntemleri ve kaynakları bakımından tasnif edilmiştir. Elde edilen 
verilere göre tezlerin benzer, farklı ve özgün yönleri dikkate alınarak yönelimleri 
belirlenmeye çalışılmıştır. Bu bağlamda Yükseköğretim Kurulu Ulusal Tez Merkezi’nde 
(YÖK Tez) mevcut tezler, “Hz. Osman” anahtar kelimesiyle taranmıştır. Tarama sonucunda 
24 yüksek lisans ve 4 doktora olmak üzere toplam 28 tez tespit edilmiştir. Tezlerin, 1993-
2024 yılları arasında az sayıda hazırlandığı fakat konuya olan ilginin zamanla arttığı 
görülmüştür. Tezlerde konular, genellikle halifelik döneminden seçilmiş, halifelik öncesi 
ve sonrası daha az tercih edilmiştir. İçerik olarak çoğunlukla siyasi, sosyal ve dini konulara 
odaklanılmıştır. Bu durum çalışmaların benzer şekilde tekrarlanmasına, özgünlük ve içerik 
çeşitliliğinin sınırlı kalmasına neden olmuştur. Hz. Osman’ın ilmi yönüne dair az sayıda tez 
hazırlandığı, aile hayatı, kadın, çocuk ve eğitim konularına dair müstakil bir başlığın 
olmadığı görülmüştür. Araştırmalarda genel olarak klasik ve modern kaynaklarla birlikte 
güncel akademik çalışmalar ve ansiklopedi maddelerinden de yararlanılmıştır. Yöntem 
olarak ise nitel araştırma kapsamındaki çeşitli yöntemler kullanılmıştır. Bazı tezlerin, 
İslam tarihi kaynaklarının yanı sıra mezhepler tarihi, hadis, tefsir, fıkıh edebiyat gibi farklı 



Türkiye’de İslam Tarihi Alanında Hz. Osman Hakkında Yapılan Lisansüstü Tezlere Dair Bir İnceleme  •  283 
 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

alanlardan kaynaklara başvurmalarıyla disiplinler arası nitelik taşıdığı fakat bu tür 
örneklerin az olduğu tespit edilmiştir. 

Anahtar Kelimeler 
İslam Tarihi, Hz. Osman, Halifelik Dönemi, Türkiye, Lisansüstü Tezler 

Etik Beyan 
Bu çalışma, Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesinde Prof. Dr. Cafer Acar danışmanlığında 
sürdürdüğümüz “İslam Tarihi Kaynaklarına Göre Hz. Osman’a Yönelik Eleştirilere Verilen 
Cevaplar” başlıklı yüksek lisans tezi esas alınarak hazırlanmıştır. 
 

Türü Bildiri Özeti 
Geliş Tarihi 22.07.2025 
Kabul Tarihi 30.07.2025 
Yayım Tarihi 25.08.2025 
Kategori Sanat ve Beşeri Bilimler, Tarih 
Araştırma Alanı İslam Tarihi - Siyer 
Sempozyum : 
Adı 5. Türkiye Sosyal Bilimler Sempozyumu 
Web https://sempozyum.okuokut.org/tsbs 
Yer ve Tarih Ankara, Türkiye; 25-31 Ağustos 2025 
Sponsor Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi; Oku Okut Derneği 
Oturum Bilgisi 26. Oturum - 30 Ağustos 2025 Cumartesi 15.00-16.00 
Telif Hakkı © 2025 Menekşe Gül Dikmen. Yazar telif hakkını elinde tutarak 

yayımcıya uygun lisans ile yayım izni vermiştir. 
Lisans CC BY-NC 4.0 
Yayımcı Oku Okut Yayınları 
Kaynak Gösterimi Dikmen, Menekşe Gül. “Türkiye’de İslam Tarihi Alanında Hz. Osman 

Hakkında Yapılan Lisansüstü Tezlere Dair Bir İnceleme (1993-
2024)”. 5. Türkiye Sosyal Bilimler Sempozyumu Bildiri Özetleri Kitabı. ed. 
Abdullah Demir. 282-285. Ankara: Oku Okut Yayınları, 2025. 
https://doi.org/10.55709/okuokutyayinlari.82 

  



284  •  Menekşe Gül Dikmen 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

An Examination of Postgraduate Theses on Caliph Uthman in the 
Field of Islamic History in Turkey (1993–2024) 

Menekşe Gül Dikmen 
 orcid.org/0000-0002-9894-9737  meneksegul1453@gmail.com  ror.org/05ryemn72 

Ankara Yıldırım Beyazıt University, Institute of Social Sciences, Department of Islamic History 
and Arts, Ankara, Türkiye 

Abstract 
Caliph Uthman is a significant figure in Islamic history, as he served as caliph during the 
period when the first internal political conflicts escalated into open confrontation. For this 
reason, he has been the subject of numerous scholarly studies. These works are not limited 
to the field of Islamic history but extend to a broad academic spectrum, including the 
history of Islamic sects, theology, and philosophy. The religious, political, economic, and 
social developments that emerged during Uthman’s caliphate had a profound impact on 
society. These developments, whose effects endured for many years, eventually shaped 
the course of Islamic history and its intellectual framework. This paper focuses on 
postgraduate theses written about Caliph Uthman in the field of Islamic history. These 
studies are examined through a sample-based evaluation in terms of their content and 
methodology. The aim is to identify the main issues addressed in these theses, the 
methodological approaches employed, and the outcomes obtained. For this purpose, the 
theses have been classified based on their universities, years, subjects, methods, and 
sources. According to the data obtained, an effort has been made to determine the general 
trends by considering the common, differing, and original aspects of the theses. In this 
context, the available theses in the National Thesis Center of the Council of Higher 
Education (YÖK Thesis) were scanned using the keyword “Hz. Osman.” As a result, a total 
of 28 theses—24 master’s and 4 doctoral—were identified. It was observed that only a 
limited number of theses were written between 1993 and 2024, but interest in the subject 
has gradually increased over time. Most of the selected topics focus on the period of 
Uthman’s caliphate, while relatively little attention has been given to his life before and 
after the caliphate. In terms of content, the theses primarily emphasize political, social, 
and religious issues. This has led to a repetition of similar themes and has limited the 
originality and thematic diversity of the studies. Only a few theses focus on Uthman’s 
scholarly character, and there are no independent studies on his family life, education, or 
topics such as women and children. Generally, classical and modern sources, including 
contemporary academic studies and encyclopedia entries, have been utilized. 
Methodologically, various qualitative research approaches have been employed. Some 
theses demonstrate an interdisciplinary nature by incorporating sources not only from 



Türkiye’de İslam Tarihi Alanında Hz. Osman Hakkında Yapılan Lisansüstü Tezlere Dair Bir İnceleme  •  285 
 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

Islamic history but also from fields such as sectarian history, hadith, Tafsīr, fiqh, and 
literature; however, such examples are relatively rare. 

Keywords 
Islamic History, Caliph Uthman, Caliphate Period, Turkey, Postgraduate Theses 

Ethical Statement 
This study is based on our ongoing master’s thesis titled “Responses to the Criticisms 
Directed at ʿUthmān According to Islamic Historical Sources”, conducted under the 
supervision of Prof. Dr. Cafer Acar at Ankara Yıldırım Beyazıt University. 
 

Type Conference Proceeding Abstract 
Received 2025-07-22 
Accepted 2025-07-30 
Published 2025-08-25 
Category Art & Humanities, History 
Research Area Religious Studies, Islamic History 
Conference : 
Title The 5th Turkish Symposium of Social Sciences 
Web https://sempozyum.okuokut.org/tsbs 
Location & Date Ankara, Türkiye; August 25-31, 2025 
Sponsor Ankara Yıldırım Beyazıt University; Oku Okut Association 
Proceeding Session Session 26 - Saturday, 30 August 2025 15.00-16.00 
Copyright © 2025 Menekşe Gül Dikmen. The author retains the copyright and 

provides the publisher with a proper license to publish. 
License CC BY-NC 4.0 
Publisher Oku Okut Press 
Citation Dikmen, Menekşe Gül. “An Examination of Postgraduate Theses on 

Caliph Uthman in the Field of Islamic History in Turkey (1993–
2024)”. The 5th Turkish Symposium of Social Sciences The Books of 
Abstracts. ed. Abdullah Demir. 282-285. Ankara: Oku Okut Press, 
2025. https://doi.org/10.55709/okuokutyayinlari.82 



 

sempozyum.okuokut.org 
 

296  

Hz. Muhammed’in Beslenmeye Dair Belirlediği Evrensel İlkeler 

Hilal Demirel 
 orcid.org/0009-0009-5320-959X  demirel.hilalm@gmail.com  ror.org/05ryemn72 

Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, İslam Tarihi ve Sanatları 
Anabilim Dalı, Ankara, Türkiye 

Öz 
Ne yiyor ve içiyorsak oyuz. Yediklerimiz ve içtiklerimizin ruh ve düşünce dünyamızın yanı 
sıra bedenimiz üzerinde derin etkileri bulunmaktadır. Sağlıklı bir beslenme anlayışı birey, 
toplum ve hatta tüm insanlığın sağlığı açısından önem arz etmektedir. Bu gerçeğin 
farkında olan Allah Resûlü, yaşamın her alanında olduğu gibi beslenme kültürüyle de ilgili 
bir değişim-dönüşüm gerçekleştirmek istemiş, bu bağlamda evrensel bir takım ilkeler 
belirleyip hayata geçirmiştir. Bu tebliğde Hz. Muhammed’in beslenme ile ilgili belirlediği, 
modern tıp tarafından da onaylanan, tüm insanlığı ilgilendiren ve gün geçtikçe yaygınlık 
kazanan temel ilkeler üzerinde durulmaktadır. Araştırmanın amacı ve önemi; sağlıklı 
beslenme ile ilgili birçok hastalıkla boğuşan insanlığı Hz. Muhammed’in beslenme 
anlayışından haberdar etmek ve beslenme ile ilgili küresel çaptaki sorunların çözümüne 
katkıda bulunmaktır. Çalışmada, konunun mahiyeti gereği nitel araştırma yöntemi 
kullanılmıştır. Araştırma bağlamında şu tespitler yapılmıştır: Bir; Hz. Muhammed’in 
beslenme ile ilgili anlayışının oluşmasında kişisel tecrübelerinin yanı sıra içinde yaşadığı 
toplum ve çevre kültürlerin etkisi olmuştur. Ancak Hz. Muhammed’in beslenmeye ilişkin 
görüş ve uygulamaları vahiyle düzeltilmediğine göre bu, onun beslenmeye dair belirlediği 
ilkelerin vahye uygun olduğu anlamına gelmektedir. İki; Hz. Muhammed beslenme süreci 
bağlamında şunlara dikkat etmiştir: Mikropların ve diğer hastalıkların eller aracılığıyla 
ağız yoluyla vücuda geçtiğini bildiği için yemekten önce ve sonra ellerin yıkanması 
alışkanlığını kazandırmaya, yemeğe Yaratıcı’ya şükrederek başlama ahlakını 
yerleştirmeye, sağ el ve önünde yeme şeklindeki adab-ı muaşereti öğretmeye çalışmıştır. 
Üç; yiyeceklerin yanı sıra içeceklerin insan ruhu, fikri ve bedeni üzerindeki etkisini dikkate 
alarak, helal ve sağlıklı yiyecek-içeceklerin helal bir şekilde kazanılıp tüketilmesi gerektiği 
ilkesini vurgulamıştır. Dört; midenin tümünü yemekle doldurmanın doğru olmadığına 
dikkat çekmiş ve bu bağlamda midenin üçte birini yemeğe, üçte birini içeceğe ve diğer üçte 
birini de nefes alıp vermek için boş bırakılmasını tavsiye etmiştir. Tersinin; beden, kalp, 
ruh ve zihni yorduğunu hatırlatmıştır. Beş; beslenmede çok yemenin, israfın haram olduğu 
ilkesini hatırlatmış ve tabağını temizlemek suretiyle ashabına örnek olmuştur. Bu 
bağlamda mealen şöyle buyurmuştur: “İki kişinin yemeği üç kişiye, üç kişinin yemeği de 
dört kişiye yeter. İnsanoğlu, mideden daha kötü bir kap doldurmamıştır. Halbuki birkaç 
lokma insanın yaşaması için yeterlidir. Altı; Hz. Muhammed dengeli beslenme ilkesine 
vurgu yapmış, onu uygulamış ve ashabına tavsiye etmiştir. Bu bağlamda bal, süt, et gibi 
meşru tüm yiyecek ve içeceklerden ölçülü bir şekilde istifade etmiştir. Yedi; Başta israf 
olmak üzere birçok hastalığın ortaya çıkmasında belirleyici olan günümüz beslenme 
anlayışının beraberinde getirdiği sorunların çözümü için Resûlullah’ın beslenmeye ilişkin 



Hz. Muhammed’in Beslenmeye Dair Belirlediği Evrensel İlkeler  •  287 
 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

ortaya koyduğu temel ilkeler çalıştay ve sempozyum gibi etkinliklerin yanı sıra televizyon 
gibi güçlü iletişim araçlarıyla daha çok gündeme getirilmelidir. 

Anahtar Kelimeler 
İslam Tarihi, Siyer, Hz. Muhammed, Sünnet, Dengeli Beslenme, İsraf, Sağlık 

Etik Beyan 
Bu çalışma, Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesinde Prof. Dr. Mustafa Özkan 
danışmanlığında sürdürdüğümüz “Hz. Muhammed’in Beslenmeye Dair Belirlediği Evrensel 
İlkeler” başlıklı yüksek lisans tezi esas alınarak hazırlanmıştır. 
 

Türü Bildiri Özeti 
Geliş Tarihi 23.07.2025 
Kabul Tarihi 30.07.2025 
Yayım Tarihi 25.08.2025 
Kategori Sanat ve Beşeri Bilimler, Dinî Araştırmalar - İlahiyat 
Araştırma Alanı İslam Tarihi - Siyer 
Sempozyum : 
Adı 5. Türkiye Sosyal Bilimler Sempozyumu 
Web https://sempozyum.okuokut.org/tsbs 
Yer ve Tarih Ankara, Türkiye; 25-31 Ağustos 2025 
Sponsor Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi; Oku Okut Derneği 
Oturum Bilgisi 26. Oturum - 30 Ağustos 2025 Cumartesi 15.00-16.00 
Telif Hakkı © 2025 Hilal Demirel. Yazar telif hakkını elinde tutarak yayımcıya 

uygun lisans ile yayım izni vermiştir. 
Lisans CC BY-NC 4.0 
Yayımcı Oku Okut Yayınları 
Kaynak Gösterimi Demirel, Hilal. “Hz. Muhammed’in Beslenmeye Dair Belirlediği 

Evrensel İlkeler”. 5. Türkiye Sosyal Bilimler Sempozyumu Bildiri Özetleri 
Kitabı. ed. Abdullah Demir. 286-289. Ankara: Oku Okut Yayınları, 
2025. https://doi.org/10.55709/okuokutyayinlari.82 

  



288  •  Hilal Demirel 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

Universal Principles of Nutrition established by Prophet 
Muhammad 
Hilal Demirel 

 orcid.org/0009-0009-5320-959X  demirel.hilalm@gmail.com  ror.org/05ryemn72 
Ankara Yıldırım Beyazıt University, Social Sciences Institute, Department of History of Islam and 

Islamic Arts, Ankara, Türkiye 

Abstract 
We are what we eat and drink. What we eat and drink have profound effects on our 
spiritual and intellectual world, as well as our bodies. A healthy approach to nutrition is 
important for the health of individuals, society, and even all humanity. Aware of this 
reality, the Messenger of Allah, as in every area of life, wanted to bring about a change-
transformation in dietary culture, and in this context, he determined and implemented a 
set of universal principles. This paper focuses on the fundamental principles established 
by Prophet Muhammad concerning nutrition, which are also approved by modern 
medicine, concern all humanity, and are gaining increasing prevalence. The purpose and 
importance of this research are to inform humanity, which is struggling with many 
diseases related to unhealthy nutrition, about Prophet Muhammad’s understanding of 
nutrition and to contribute to the solution of global problems related to nutrition. In this 
study, a qualitative research method was used due to the nature of the subject. In the 
context of the research, the following findings were made: One; The formation of Prophet 
Muhammad’s understanding of nutrition was influenced by his personal experiences, as 
well as the society and cultural environments in which he lived. However, since Prophet 
Muhammad’s views and practices regarding nutrition were not corrected by revelation, 
this means that the principles he established concerning nutrition were in accordance 
with revelation. Two; Prophet Muhammad paid attention to the following in the context 
of the nutritional process: He strove to instill the habit of washing hands before and after 
meals, knowing that microbes and other diseases enter the body through the mouth via 
the hands, to establish the ethics of starting meals by thanking the Creator, and to teach 
table manners such as eating with the right hand and from what is in front of one. Three; 
Considering the effect of beverages as well as foods on the human soul, intellect, and body, 
he emphasized the principle that halal and healthy food and drink should be acquired and 
consumed in a lawful manner. Four; He drew attention to the fact that it is not right to fill 
the entire stomach with food and, in this context, advised leaving one-third of the stomach 
for food, one-third for drink, and the other one-third empty for breathing. He reminded 
that the opposite tires the body, heart, soul, and mind. Five; He reminded the principle 
that overeating and wastefulness in nutrition are forbidden and set an example for his 
companions by cleaning his plate. In this context, he said approximately: “The food of two 
people is sufficient for three, and the food of three people is sufficient for four. The son of 
Adam has not filled a vessel worse than his stomach. Yet a few mouthfuls are sufficient for 
a person to live.” Six; Prophet Muhammad emphasized the principle of balanced nutrition, 
practiced it, and advised his companions. In this context, he utilized all lawful foods and 
beverages, such as honey, milk, and meat, in moderation. Seven; To solve the problems 



Hz. Muhammed’in Beslenmeye Dair Belirlediği Evrensel İlkeler  •  289 
 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

brought about by today’s understanding of nutrition, which is decisive in the emergence 
of many diseases, especially wastefulness, the fundamental principles laid down by the 
Messenger of Allah regarding nutrition should be brought to the agenda more frequently 
through events such as workshops and symposiums, as well as powerful communication 
tools like television. 

Keywords 
Islamic History, Sīrah, Prophet Muhammad, Sunnah, Balanced Nutrition, Wastefulness, 
Health 

Ethical Statement 
This study is based on our ongoing master’s thesis titled “The Universal Principles 
Established by the Prophet Muḥammad Regarding Nutrition”, conducted under the 
supervision of Prof. Dr. Mustafa Özkan at Ankara Yıldırım Beyazıt University. 
 

Type Conference Proceeding Abstract 
Received 2025-07-23 
Accepted 2025-07-30 
Published 2025-08-25 
Category Art & Humanities, Religion & Theology 
Research Area Religious Studies, Islamic History 
Conference : 
Title The 5th Turkish Symposium of Social Sciences 
Web https://sempozyum.okuokut.org/tsbs 
Location & Date Ankara, Türkiye; August 25-31, 2025 
Sponsor Ankara Yıldırım Beyazıt University; Oku Okut Association 
Proceeding Session Session 26 - Saturday, 30 August 2025 15.00-16.00 
Copyright © 2025 Hilal Demirel. The author retains the copyright and provides 

the publisher with a proper license to publish. 
License CC BY-NC 4.0 
Publisher Oku Okut Press 
Citation Demirel, Hilal. “Universal Principles of Nutrition established by 

Prophet Muhammad”. The 5th Turkish Symposium of Social Sciences 
The Books of Abstracts. ed. Abdullah Demir. 286-289. Ankara: Oku 
Okut Press, 2025. https://doi.org/10.55709/okuokutyayinlari.82 



 

sempozyum.okuokut.org 
 

300  

İlahiyat Fakültesi Öğrencilerinin Matüridilik Mezhebine İlişkin 
Bilgi Düzeyleri Araştırması 

Ramazan Pehlivanoğlu 
 orcid.org/0009-0009-2134-0470  r.pehlivanoglu42@gmail.com  ror.org/05ryemn72 

Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Kelam Anabilim Dalı, 
Ankara, Türkiye 

Abdullah Demir 
 orcid.org/0000-0001-7825-6573  abdillahdemir@hotmail.com  ror.org/05ryemn72 

Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi, İlahiyat Fakültesi, Kelam Anabilim Dalı, Ankara, Türkiye  

Öz 
Bu çalışma, İlahiyat Fakültesi öğrencilerinin Matüridilik mezhebine ilişkin bilgi düzeylerini 
ölçmeye yönelik geçerli ve güvenilir bir ölçme aracı geliştirmeyi amaçlamaktadır. Ölçek 
geliştirme süreci, DeVellis’in modeline dayalı olarak ve klasik test kuramı çerçevesinde 
yürütülmüştür. Literatür taraması ve uzman görüşleri doğrultusunda oluşturulan madde 
havuzu, kapsam geçerliği açısından değerlendirilmiş ve bu süreç sonunda bir ön form elde 
edilmiştir. Bu formda, öğrencilerin demografik özelliklerine ilişkin sorular ile Matüridilik 
bilgisine yönelik maddeler yer almıştır. Pilot uygulama, Türkiye’nin yedi coğrafi 
bölgesindeki İlahiyat Fakültelerinde öğrenim gören öğrencilerle gerçekleştirilmiştir. 
Elde edilen veriler üzerinde yapılan açımlayıcı faktör analizi sonucunda, ölçek 
“Matüridiliği Tanıma Düzeyi” ana boyutu altında çok boyutlu bir yapı kazanmıştır. Yapı 
geçerliği sağlanan bu yapı içerisinde on bir alt boyut belirlenmiştir: Matüridiliğin bilgi 
anlayışını bilme düzeyi, varlık anlayışını bilme düzeyi, yorum yöntemini bilme düzeyi, 
Tanrı anlayışını bilme düzeyi, peygamberlik anlayışını bilme düzeyi, ilâhî kitap anlayışını 
bilme düzeyi, melek anlayışını bilme düzeyi, iman anlayışını bilme düzeyi, kader anlayışını 
bilme düzeyi, âhiret anlayışını bilme düzeyi ve hilâfet (yönetim) anlayışını bilme düzeyi. 
Güvenirlik analizleri, ölçeğin hem bütününün hem de alt boyutlarının yüksek iç tutarlılığa 
sahip olduğunu göstermiştir. Elde edilen bulgular, geliştirilen ölçeğin İlahiyat Fakültesi 
öğrencilerinin Matüridilik mezhebine dair temel bilgi düzeylerini ölçmede kullanılabilecek 
geçerli ve güvenilir bir araç olduğunu ortaya koymaktadır. Ölçek, hem din eğitimi 
süreçlerinin çıktılarının değerlendirilmesinde hem de öğrencilerin mezhep bilgisi 
bağlamında karşılaştırmalı analizlerde işlevsel bir ölçme aracı olarak 



İlahiyat Fakültesi Öğrencilerinin Matüridilik Mezhebine İlişkin Bilgi Düzeyleri Araştırması  •  291 
 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

değerlendirilmektedir. İlerleyen süreçte doğrulayıcı faktör analizi ile yapı geçerliği 
pekiştirilecek ve farklı örneklemler üzerinde norm çalışmaları yürütülecektir. 

Anahtar Kelimeler 
Kelâm, Matüridilik, İlahiyat Eğitimi, Bilgi Düzeyi Ölçeği, Açımlayıcı Faktör Analizi, Ölçek 
Geliştirme 

Etik Beyan 
Bu çalışma, Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesinde Dr. Öğr. Üyesi Abdullah Demir 
danışmanlığında sürdürülen “İlahiyat Fakültesi Öğrencilerinin Matüridilik Mezhebine 
İlişkin Bilgi Düzeyleri Araştırması” başlıklı doktora tezine dayanmaktadır. 
 

Türü Bildiri Özeti 
Geliş Tarihi 12.07.2025 
Kabul Tarihi 22.07.2025 
Yayım Tarihi 25.08.2025 
Kategori Sanat ve Beşeri Bilimler, Dinî Araştırmalar - İlahiyat 
Araştırma Alanı Kelam - Mezhepler Tarihi 
Sempozyum : 
Adı 5. Türkiye Sosyal Bilimler Sempozyumu 
Web https://sempozyum.okuokut.org/tsbs 
Yer ve Tarih Ankara, Türkiye; 25-31 Ağustos 2025 
Sponsor Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi; Oku Okut Derneği 
Oturum Bilgisi 27. Oturum - 30 Ağustos 2025 Cumartesi 17.00-18.00 
Telif Hakkı © 2025 Ramazan Pehlivanoğlu - Abdullah Demir. Yazarlar telif 

hakkını elinde tutarak yayımcıya uygun lisans ile yayım izni 
vermiştir. 

Lisans CC BY-NC 4.0 
Yayımcı Oku Okut Yayınları 
Kaynak Gösterimi Pehlivanoğlu, Ramazan - Demir, Abdullah. “İlahiyat Fakültesi 

Öğrencilerinin Matüridilik Mezhebine İlişkin Bilgi Düzeyleri 
Araştırması”. 5. Türkiye Sosyal Bilimler Sempozyumu Bildiri Özetleri 
Kitabı. ed. Abdullah Demir. 290-293. Ankara: Oku Okut Yayınları, 
2025. https://doi.org/10.55709/okuokutyayinlari.82 

  



292  •  Ramazan Pehlivanoğlu - Abdullah Demir 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

A Study on the Level of Knowledge of Theology Faculty Students 
Regarding the Māturīdī School 

Ramazan Pehlivanoğlu 
 orcid.org/0009-0009-2134-0470  r.pehlivanoglu42@gmail.com  ror.org/05ryemn72 

Ankara Yıldırım Beyazıt University, Institute of Social Sciences, Department of Theology, 
Ankara, Türkiye 

Abdullah Demir 
 orcid.org/0000-0001-7825-6573  abdillahdemir@hotmail.com  ror.org/05ryemn72 

Ankara Yıldırım Beyazıt University, Faculty of Theology, Department of Theology, 
Ankara, Türkiye 

Abstract 
This study aims to develop a valid and reliable measurement tool to assess the knowledge 
levels of theology faculty students regarding the Māturīdī school of thought. The scale 
development process was carried out based on DeVellis’ model and within the framework 
of classical test theory. An item pool was generated through a literature review and expert 
opinions, and then evaluated in terms of content validity, resulting in a preliminary form. 
This form included both demographic questions about the students and items addressing 
knowledge of Māturīdism. The pilot implementation was conducted with students 
enrolled in faculties of theology across Turkey’s seven geographical regions. 
The exploratory factor analysis performed on the data indicated that the scale acquired a 
multidimensional structure under the main dimension of “Level of Familiarity with 
Māturīdism.” Within this validated structure, eleven sub-dimensions were identified: 
knowledge of Māturīdī epistemology, ontology, interpretive method, conception of God, 
understanding of prophethood, understanding of the divine book, understanding of 
angels, conception of faith, understanding of destiny, eschatology, and conception of 
caliphate (governance). 
Reliability analyses demonstrated that both the entire scale and its sub-dimensions 
possessed high internal consistency. The findings reveal that the developed scale is a valid 
and reliable instrument for measuring theology students’ fundamental knowledge of the 
Māturīdī school of thought. The scale can be employed both in evaluating the outcomes of 
religious education processes and in conducting comparative analyses of students’ 
knowledge of Islamic sects. In the forthcoming stages, confirmatory factor analysis will be 



İlahiyat Fakültesi Öğrencilerinin Matüridilik Mezhebine İlişkin Bilgi Düzeyleri Araştırması  •  293 
 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

conducted to further consolidate construct validity, and norm studies will be carried out 
with different samples. 

Keywords 
Kalām, Maturidism, Theology Education, Knowledge Level Scale, Exploratory Factor 
Analysis, Scale Development 

Ethical Statement 
This study is based on our ongoing doctoral dissertation titled “An Investigation into the 
Knowledge Levels of Theology Faculty Students Regarding the Māturīdī School”, 
conducted under the supervision of Dr. Abdullah Demir at Ankara Yıldırım Beyazıt 
University. 
 

Type Conference Proceeding Abstract 
Received 2025-07-12 
Accepted 2025-07-22 
Published 2025-08-25 
Category Art & Humanities, Religion & Theology 
Research Area Religious Studies, Islamic Theology, Islamic Sects 
Conference : 
Title The 5th Turkish Symposium of Social Sciences 
Web https://sempozyum.okuokut.org/tsbs 
Location & Date Ankara, Türkiye; August 25-31, 2025 
Sponsor Ankara Yıldırım Beyazıt University; Oku Okut Association 
Proceeding Session Session 27 - Saturday, 30 August 2025 17.00-18.00 
Copyright © 2025 Ramazan Pehlivanoğlu - Abdullah Demir. The authors retains 

the copyright and provides the publisher with a proper license to 
publish. 

License CC BY-NC 4.0 
Publisher Oku Okut Press 
Citation Pehlivanoğlu, Ramazan - Demir, Abdullah. “A Study on the Level of 

Knowledge of Theology Faculty Students Regarding the Māturīdī 
School”. The 5th Turkish Symposium of Social Sciences The Books of 
Abstracts. ed. Abdullah Demir. 290-293. Ankara: Oku Okut Press, 
2025. https://doi.org/10.55709/okuokutyayinlari.82 



 

sempozyum.okuokut.org 
 

304  

Ankara’daki 60 Yaş Üstü Bireylerin İslam İnancına Dair Bilgi 
Kaynakları ve Bilgi Düzeyleri Üzerine Nitel Bir Araştırma 

Betül Gözel 
 orcid.org/0009-0002-0337-2208  btulgozel@gmail.com  ror.org/05ryemn72 

Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi, İlahiyat Fakültesi, Ankara, Türkiye  

Abdullah Demir 
 orcid.org/0000-0001-7825-6573  abdillahdemir@hotmail.com  ror.org/05ryemn72 

Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi, İlahiyat Fakültesi, Kelam Anabilim Dalı, Ankara, Türkiye  

Öz 
Bu araştırma, Ankara’da yaşayan 60 yaş üstü bireylerin İslâm inancına dair bilgi 
kaynaklarını, bilgi düzeylerini ve bu bilgilerin bireysel ve toplumsal yaşamdaki 
yansımalarını incelemeyi amaçlamaktadır. İnanç bilgisinin bireylerin yaşamında nasıl bir 
yer tuttuğu, hangi yollarla ve hangi kaynaklardan elde edildiği, bilgi edinim sürecinde 
karşılaşılan zorluklar ve bireylerin bu sürece yönelik ilgilerinin nasıl geliştiği araştırmanın 
temel odaklarını oluşturmaktadır. Araştırma, Ekim 2024 – Mayıs 2025 tarihleri arasında 
yürütülmüş; nitel araştırma yöntemlerinden yarı yapılandırılmış görüşme tekniği 
kullanılarak, yaşları 61–80 arasında değişen 12 katılımcıyla derinlemesine mülakatlar 
gerçekleştirilmiştir.  
Mülakat soruları iki ana temada toplanmıştır: (1) bilgi kaynakları ve edinme süreci; (2) 
İslam akaidi ve iman esaslarına dair bilgi düzeyi. Katılımcıların eğitim düzeyleri ilkokul 
terk ile lisans mezunu arasında değişmektedir. Dinî bilgi edinme kaynakları arasında en 
yaygın olanlar imam-hatipler, aile büyükleri, okul ortamı ve kitaplar olurken, modern 
medya araçlarının (özellikle televizyon) da bu süreçte belirli bir rol oynadığı görülmüştür. 
Diyanet TV gibi kurumsal kaynaklar ise yalnızca sınırlı sayıda katılımcı tarafından takip 
edilmektedir. Katılımcıların bir kısmı erken yaşta dinî bilgi edinme imkânı bulurken, bir 
kısmı yaşamın ileri dönemlerinde dinî bilgiye ilgi duymaya başlamıştır.  
İman esaslarına yönelik bilgi düzeyi katılımcılar arasında farklılık göstermektedir. Allah’a, 
peygamberlere, meleklere, kitaplara, kadere ve ahirete imana dair sorulara verilen 
yanıtlar; sistematik bilgi sunan, kısmi bilgiye sahip olan, eksik/hatalı bilgi veren ve sezgisel 
cevaplarla yetinen gruplar şeklinde sınıflandırılmıştır. Allah’ın isimleri ve sıfatları, 
meleklerin mahiyeti, ilahî kitapların içerikleri ve peygamberlerin tanımı gibi alanlarda 
özellikle düşük eğitim seviyesine sahip katılımcıların bilgi düzeylerinin sınırlı olduğu; 
buna karşın lisans düzeyindeki katılımcıların daha bütünlüklü ve akademik içerikli yanıtlar 
sunduğu gözlemlenmiştir.  
Katılımcılar, iman bilgisine sahip olmanın gündelik yaşamlarında daha iyi bir insan olma 
gayretine katkı sunduğunu, yanlışlardan korunmaya yardımcı olduğunu ve manevî huzur 
sağladığını belirtmiştir. Bununla birlikte, bazı katılımcılar bilgi eksiklikleri nedeniyle 
kendilerini ifade etmekte zorlandıklarını, özellikle ezberleme güçlüğü, ilgisiz ebeveyn ve 



Ankara’daki 60 Yaş Üstü Bireylerin İslam İnancına Dair Bilgi Kaynakları ve Bilgi Düzeyleri Üzerine …  •  295 
 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

sınırlı öğrenme imkânları gibi nedenlerle dinî bilgi edinme sürecinde zorluklar 
yaşadıklarını ifade etmiştir.  
Sonuç olarak, bu araştırma; ileri yaş bireylerin dinî bilgi edinme tecrübelerinin çok boyutlu 
yapısını, bilgi düzeyi ile eğitim geçmişi arasındaki güçlü ilişkiyi ve dinî bilginin bireyin 
günlük yaşamı ile ruhsal dünyasına olan etkilerini ortaya koymaktadır. Bulgular, dinî 
bilginin doğru kaynaklardan erken yaşta edinilmesinin önemini vurgulamakta ve din 
eğitimine yönelik politikaların yaş gruplarına özgü yaklaşımlarla yeniden yapılandırılması 
gerektiğine işaret etmektedir. 
 

Anahtar Kelimeler 
Kelâm, İman, İman Esasları, İman Esaslarını Bilme, Amentü Bilgisi, Yaşlılık Dönemi, Yaşlı 
Bireyler 

Etik Beyan 
Bu çalışma, Dr. Öğr. Üyesi Abdullah Demir danışmanlığında 2025 yılında tamamlanan 
“Ankara’da Yaşayan 60 Yaş Üstü Bireylerin İnanç Bilgisi: Bilgi Kaynakları ve Bilgi 
Düzeylerinin İncelenmesi” başlıklı lisans tezi esas alınarak hazırlanmıştır (Ankara: Ankara 
Yıldırım Beyazıt Üniversitesi, Lisans Tezi, 2025). 
 

Türü Bildiri Özeti 
Geliş Tarihi 23.07.2025 
Kabul Tarihi 04.08.2025 
Yayım Tarihi 25.08.2025 
Kategori Sanat ve Beşeri Bilimler, Dinî Araştırmalar - İlahiyat 
Araştırma Alanı Kelam - Mezhepler Tarihi 
Sempozyum : 
Adı 5. Türkiye Sosyal Bilimler Sempozyumu 
Web https://sempozyum.okuokut.org/tsbs 
Yer ve Tarih Ankara, Türkiye; 25-31 Ağustos 2025 
Sponsor Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi; Oku Okut Derneği 
Oturum Bilgisi 27. Oturum - 30 Ağustos 2025 Cumartesi 17.00-18.00 
Telif Hakkı © 2025 Betül Gözel - Abdullah Demir. Yazarlar telif hakkını elinde 

tutarak yayımcıya uygun lisans ile yayım izni vermiştir. 
Lisans  
Yayımcı Oku Okut Yayınları 
Kaynak Gösterimi Gözel, Betül - Demir, Abdullah. “Ankara’daki 60 Yaş Üstü Bireylerin 

İslam İnancına Dair Bilgi Kaynakları ve Bilgi Düzeyleri Üzerine Nitel 
Bir Araştırma”. 5. Türkiye Sosyal Bilimler Sempozyumu Bildiri Özetleri 
Kitabı. ed. Abdullah Demir. 294-297. Ankara: Oku Okut Yayınları, 
2025. https://doi.org/10.55709/okuokutyayinlari.82 

  



296  •  Betül Gözel 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

A Qualitative Study on the Sources and Levels of Islamic Belief 
Knowledge Among Individuals Aged 60 and Over in Ankara 

Betül Gözel 
 orcid.org/0009-0002-0337-2208  btulgozel@gmail.com  ror.org/05ryemn72 

Ankara Yıldırım Beyazıt University, Faculty of Theology, Ankara, Türkiye 

Abdullah Demir 
 orcid.org/0000-0001-7825-6573  abdillahdemir@hotmail.com  ror.org/05ryemn72 

Ankara Yıldırım Beyazıt University, Faculty of Theology, Department of Theology, 
Ankara, Türkiye 

Abstract 
This study aims to examine the sources and levels of Islamic belief-related knowledge 
among individuals aged 60 and over residing in Ankara, as well as the reflections of this 
knowledge on their personal and social lives. The research focuses on the place of religious 
knowledge in individuals’ lives, the means and sources through which it is acquired, the 
challenges encountered during the acquisition process, and how interest in religious 
knowledge develops over time. Conducted between October 2024 and May 2025, the study 
employs a qualitative research design utilizing semi-structured interviews with 12 
participants aged between 61 and 80. 
The interview questions are structured around two main themes: (1) sources of knowledge 
and the acquisition process; and (2) knowledge of Islamic creed (ʿaqīda) and the 
fundamental articles of faith (arkān al-īmān). The educational backgrounds of the 
participants range from incomplete primary education to university degrees. The most 
common sources of religious knowledge include imam-hatip schools, family elders, formal 
schooling, and religious books, while modern media—particularly television—also plays a 
notable role. Institutional sources such as Diyanet TV are followed by only a limited 
number of participants. While some participants had access to religious learning in early 
life, others only developed interest in religion at later stages. 
Participants' levels of knowledge regarding the articles of faith vary significantly. 
Responses to questions about belief in God, prophets, angels, divine books, predestination 
(qadar), and the hereafter (ākhira) fall into four categories: those with systematic 
knowledge, those with partial knowledge, those with inaccurate or incomplete knowledge, 
and those offering intuitive responses. It was observed that participants with lower levels 
of formal education had limited knowledge in areas such as the names and attributes of 
God, the nature of angels, and the identification of divine scriptures and prophets. In 
contrast, those with higher education (especially university graduates) provided more 
structured and academically informed answers. 
Participants stated that possessing knowledge about faith contributed to becoming a 
better person in daily life, helped them avoid moral mistakes, and brought inner peace. 
However, some reported difficulties expressing themselves due to gaps in their knowledge 
and highlighted challenges in learning religious concepts, such as difficulties with 



Ankara’daki 60 Yaş Üstü Bireylerin İslam İnancına Dair Bilgi Kaynakları ve Bilgi Düzeyleri Üzerine …  •  297 
 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

memorization, lack of parental support, and limited access to educational opportunities 
during their youth. 
In conclusion, this study reveals the multilayered nature of elderly individuals’ 
experiences in acquiring religious knowledge, the strong correlation between educational 
background and knowledge level, and the impact of religious knowledge on both everyday 
life and spiritual well-being. The findings emphasize the importance of acquiring religious 
knowledge from reliable sources at an early age and suggest that religious education 
policies should be restructured with age-specific approaches to better address the needs 
of different demographic groups. 

Keywords 
Kalām, Faith, Principles of Faith, Knowledge of the Articles of Faith, Knowledge of the 
ʿĀmantu Creed, Old Age, Elderly Individuals 

Ethical Statement 
This study is based on the undergraduate thesis titled “Religious Knowledge of Individuals 
Aged 60 and Over Living in Ankara: An Examination of Sources and Levels of Belief,” 
completed in 2025 under the supervision of Dr. Abdullah Demir (Ankara: Ankara Yıldırım 
Beyazıt University, Undergraduate Thesis, 2025). 
 

Type Conference Proceeding Abstract 
Received 2025-07-23 
Accepted 2025-08-04 
Published 2025-08-25 
Category Art & Humanities, Religion & Theology 
Research Area Religious Studies, Islamic Theology, Islamic Sects 
Conference : 
Title The 5th Turkish Symposium of Social Sciences 
Web https://sempozyum.okuokut.org/tsbs 
Location & Date Ankara, Türkiye; August 25-31, 2025 
Sponsor Ankara Yıldırım Beyazıt University; Oku Okut Association 
Proceeding Session Session 27 - Saturday, 30 August 2025 17.00-18.00 
Copyright © 2025 Betül Gözel - Abdullah Demir. The authors retains the 

copyright and provides the publisher with a proper license to 
publish. 

License CC BY-NC 4.0 
Publisher Oku Okut Press 
Citation Gözel, Betül - Demir, Abdullah. “A Qualitative Study on the Sources 

and Levels of Islamic Belief Knowledge Among Individuals Aged 60 
and Over in Ankara”. The 5th Turkish Symposium of Social Sciences The 
Books of Abstracts. ed. Abdullah Demir. 294-297. Ankara: Oku Okut 
Press, 2025. https://doi.org/10.55709/okuokutyayinlari.82 



 

sempozyum.okuokut.org 
 

308  

Kur’ân’ın Nüzûl Sürecine Göre Mekke ve Medine Dönemlerinde 
Melek Algısı 

Suat Doğan 
 orcid.org/0000-0002-2715-9658  ssuatdgn@gmail.com  ror.org/05ryemn72 

Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Kelam Anabilim Dalı, 
Ankara, Türkiye 

Abdullah Demir 
 orcid.org/0000-0001-7825-6573  abdillahdemir@hotmail.com  ror.org/05ryemn72 

Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi, İlahiyat Fakültesi, Kelam Anabilim Dalı, Ankara, Türkiye  

Öz 
Bu çalışmada, Kur’ân-ı Kerîm’de meleklerle ilgili âyetler nüzûl sırasına göre ele alınmakta; 
böylece melek tasavvurunun tarihsel seyri, işlevsel boyutlarıyla birlikte incelenmektedir. 
Melek inancı, kelâm ilminin temel meselelerinden biri olmakla birlikte çoğunlukla 
sistematik ve teorik kalıplar içinde değerlendirilmiş; bu yaklaşım, nüzûl bağlamının ve 
âyetlerin dönemsel muhataplığının yeterince dikkate alınmaması sonucunu doğurmuştur. 
Bu araştırmada ise doğrudan Kur’ân verilerinden hareketle, klasik kelâmî doktrinlerin 
dayandığı vahyî zemin tespit edilmeye çalışılmakta ve melek anlayışı, iniş süreci 
bağlamında anlamlandırılmaktadır. 
Çalışmada, nüzûl sırası esas alınarak meleklerle ilgili âyetler tematik biçimde 
sınıflandırılmış; bu âyetlerin indirildiği tarihî ve toplumsal bağlam da göz önünde 
bulundurularak, klasik ve çağdaş tefsir kaynaklarından yararlanmak suretiyle bütüncül bir 
analiz hedeflenmiştir. Kur’ân’da “melek” kelimesi müfred, tesniye ve cemi kalıplarında 
toplam 87 yerde geçmektedir. Bu kullanımların 15’i müfred, 2’si tesniye, 70’i ise çoğul 
kalıptadır. Ayrıca dolaylı biçimde meleklerden bahseden âyetlerle birlikte, Kur’ân’da 
toplam 193 yerde meleklerle ilgili çeşitli bilgilere değinildiği belirlenmiştir. Bu âyetlerin 
155’i Mekke, 38’i ise Medine döneminde nâzil olmuştur. Mekkî âyetlerde kıyamet, 
cehennem, âhiret, meleklerin Âdem’e secdesi, İblîs’in secde etmemesi, inkârcıların 
melekleri Allah’ın kızları olarak nitelemeleri ve melekleri görmek istemeleri gibi hususlar 
öne çıkarken; Medenî âyetlerde meleklere iman, meleklerin ilah edinilemeyeceği ve bazı 
sayı terkipleriyle meleklerin ifade edilmesi gibi temalar ön plana çıkmaktadır. 
Çalışmada ayrıca, Kur’ân-ı Kerîm’de tekrar edilerek vurgulanan ve meleklerin İslam inanç 
sistemi içindeki merkezî konumunu ortaya koyan bazı özel başlıklar ayrıntılı biçimde ele 
alınmıştır. Bu bağlamda, meleklerin Âdem’e secdesiyle ilgili âyetler; Kur’ân’da melekler 
için kullanılan sayısal terkipler; Hârût ve Mârût’un mahiyetine dair tartışmalar; İblîs’in 
meleklerden olup olmadığı yönündeki görüşler ve Mekkeli müşriklerin Hz. Muhammed’in 
melek olmaması yahut yanında görülebilir bir meleğin bulunmaması yönündeki itirazları, 
incelemenin temel eksenlerini oluşturmaktadır. 
Bütün bu bulgular dikkate alındığında, Kur’ân’da melek inancının yalnızca “soyut bir iman 
esası” olarak yer almadığı ortaya çıkmaktadır. Melekler, vahyin muhatabı olan inananlarda 
metafizik bir bilinç, sorumluluk duygusu ve ahlâkî bir yapı inşa etme hedefi doğrultusunda 



Kur’ân’ın Nüzûl Sürecine Göre Mekke ve Medine Dönemlerinde Melek Algısı  •  299 
 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

önemli bir işlev üstlenmektedir. Zira Kur’an’da melekler, sadece metafizik varlıklar olarak 
değil; vahyin iletilmesi, azap ve müjde getirme, amellerin yazımı ve ölümün gerçekleşmesi 
gibi çeşitli işlevlerle de zikredilmektedir. 
 

Anahtar Kelimeler 
Kelâm, Kur'an, Melek, Melek İnancı, Meleklerin Özellikleri, Mekke'de Melek İnancı, 
Medine'de Melek İnancı 

Etik Beyan 
Bu çalışma, Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi’nde Dr. Öğr. Üyesi Abdullah Demir 
danışmanlığında yürütülen “Klasik Dönem Kelâm Literatüründe Melek İnancı” başlıklı 
doktora tezine dayanmaktadır. 
 

Türü Bildiri Özeti 
Geliş Tarihi 30.07.2025 
Kabul Tarihi 01.08.2025 
Yayım Tarihi 25.08.2025 
Kategori Sanat ve Beşeri Bilimler, Dinî Araştırmalar - İlahiyat 
Araştırma Alanı Kelam - Mezhepler Tarihi 
Sempozyum : 
Adı 5. Türkiye Sosyal Bilimler Sempozyumu 
Web https://sempozyum.okuokut.org/tsbs 
Yer ve Tarih Ankara, Türkiye; 25-31 Ağustos 2025 
Sponsor Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi; Oku Okut Derneği 
Oturum Bilgisi 27. Oturum - 30 Ağustos 2025 Cumartesi 17.00-18.00 
Telif Hakkı © 2025 Suat Doğan - Abdullah Demir. Yazarlar telif hakkını elinde 

tutarak yayımcıya uygun lisans ile yayım izni vermiştir. 
Lisans CC BY-NC 4.0 
Yayımcı Oku Okut Yayınları 
Kaynak Gösterimi Doğan, Suat - Demir, Abdullah. “Kur’ân’ın Nüzûl Sürecine Göre 

Mekke ve Medine Dönemlerinde Melek Algısı”. 5. Türkiye Sosyal 
Bilimler Sempozyumu Bildiri Özetleri Kitabı. ed. Abdullah Demir. 298-
301. Ankara: Oku Okut Yayınları, 2025. 
https://doi.org/10.55709/okuokutyayinlari.82 

  



300  •  Suat Doğan - Abdullah Demir 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

The Perception of Angels During the Meccan and Medinan Periods 
According to the Chronology of Qurʾānic Revelation 

Suat Doğan 
 orcid.org/0000-0002-2715-9658  ssuatdgn@gmail.com  ror.org/05ryemn72 

Ankara Yıldırım Beyazıt University, Graduate School of Social Sciences, Department of Basic 
Islamic Sciences, Department of Kalam, Ankara, Türkiye 

Abdullah Demir 
 orcid.org/0000-0001-7825-6573  abdillahdemir@hotmail.com  ror.org/05ryemn72 

Ankara Yıldırım Beyazıt University, Faculty of Theology, Department of Theology, 
Ankara, Türkiye 

Abstract 
This study examines the verses in the Qurʾān related to angels in accordance with the 
chronological order of revelation, thereby tracing the historical development of angelic 
conceptualization along with its functional aspects. Although belief in angels constitutes 
one of the fundamental issues in Islamic theology (ʿilm al-kalām), it has often been treated 
within systematic and theoretical frameworks, frequently overlooking the contextual and 
period-specific nature of revelation. In contrast, this study seeks to identify the revelatory 
basis underlying classical theological doctrines and interprets the understanding of angels 
within the progressive course of revelation. 
The verses concerning angels have been thematically categorized based on the 
chronological order of their revelation, taking into account the historical and social 
context in which they were revealed. A comprehensive analysis was conducted by utilizing 
both classical and contemporary tafsīr sources. It has been observed that in the Qurʾān, 
angels are portrayed not merely as metaphysical beings, but also as agents responsible for 
conveying revelation, delivering punishment or glad tidings, recording deeds, and 
enacting death. 
The word malak (angel) appears in the Qurʾān in singular, dual, and plural forms in a total 
of 87 occurrences—15 in singular, 2 in dual, and 70 in plural. Including verses where angels 
are referred to indirectly, there are 193 verses in total that contain information related to 
angels. of these, 155 were revealed in the Meccan period and 38 in the Medinan period. 
Meccan verses prominently feature themes such as the resurrection, Hell, the Hereafter, 
the prostration of angels before Adam, Iblīs’ refusal to prostrate, the disbelievers’ claim 
that angels are daughters of God, and their demand to see angels. Medinan verses, on the 
other hand, focus on belief in angels, the prohibition of deifying them, and references to 
them through numerical expressions. 
The study also elaborates on several key Qurʾānic motifs that underscore the central 
position of angels within the Islamic belief system. These include: the prostration of angels 
to Adam; numerical constructions used to describe angels; differing interpretations 
concerning whether Hārūt and Mārūt were angels, humans, or another type of being; 



Kur’ân’ın Nüzûl Sürecine Göre Mekke ve Medine Dönemlerinde Melek Algısı  •  301 
 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

debates over whether Iblīs was one of the angels; and objections raised by polytheists 
regarding the Prophet not being an angel or lacking an angelic companion visible to all. 
Taking all of these into consideration, the study concludes that belief in angels in the 
Qurʾān is not only one of the core tenets of Islamic faith, but also serves a vital function in 
cultivating metaphysical awareness, moral consciousness, and a sense of accountability 
among its audience. 

Keywords 
Kalām, Qur'ān, Angel, Belief in Angels, Attributes of Angels, Belief in Angels in the Meccan 
Period, Belief in Angels in the Medinan Period 

Ethical Statement 
This study is based on the doctoral dissertation titled “Belief in Angels in Classical Kalām 
Literature,” conducted under the supervision of Dr. Abdullah Demir at Ankara Yıldırım 
Beyazıt University. 
 

Type Conference Proceeding Abstract 
Received 2025-07-30 
Accepted 2025-08-01 
Published 2025-08-25 
Category Art & Humanities, Religion & Theology 
Research Area Religious Studies, Islamic Theology, Islamic Sects 
Conference : 
Title The 5th Turkish Symposium of Social Sciences 
Web https://sempozyum.okuokut.org/tsbs 
Location & Date Ankara, Türkiye; August 25-31, 2025 
Sponsor Ankara Yıldırım Beyazıt University; Oku Okut Association 
Proceeding Session Session 27 - Saturday, 30 August 2025 17.00-18.00 
Copyright © 2025 Suat Doğan - Abdullah Demir. The authors retains the 

copyright and provides the publisher with a proper license to 
publish. 

License CC BY-NC 4.0 
Publisher Oku Okut Press 
Citation Doğan, Suat - Demir, Abdullah. “The Perception of Angels During 

the Meccan and Medinan Periods According to the Chronology of 
Qurʾānic Revelation”. The 5th Turkish Symposium of Social Sciences The 
Books of Abstracts. ed. Abdullah Demir. 298-301. Ankara: Oku Okut 
Press, 2025. https://doi.org/10.55709/okuokutyayinlari.82 



 

sempozyum.okuokut.org 
 

312  

İnsanın Sorumluluğu Bağlamında Teftâzânî’nin Kesb Yorumu 

Yunus Emre Sağırlı 
 orcid.org/0009-0004-3563-9936  yunusemresagirli@gmail.com  ror.org/03tg3eb07 

Bursa Uludağ Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Kelam Anabilim Dalı, Bursa, Türkiye 

Öz 
Kelâm düşüncesinin tarihsel serüveni içerisinde insan fiilleri meselesi gerek epistemolojik 
gerekse ontolojik düzlemde pek çok açılımın doğmasına zemin hazırlayan tartışmalı 
alanlardan biri olmuştur. Allah’ın mutlak kudreti ile insanın fiilî sorumluluğu arasında 
kurulması gereken dengenin mahiyetine dair sürdürülen bu tartışmalar sadece teorik bir 
problematiği değil aynı zamanda ahlâkî ve iradî sorumluluk fikrini de doğrudan 
ilgilendirmiştir. Bu bağlamda XIV. yüzyıl kelâm düşüncesinin seçkin simalarından biri olan 
Saʿdeddîn et-Teftâzânî (öl. 792/1390) meselenin tafsilatına yönelik ilmî bir katkı sunma 
çabası içinde olmuştur. Teftâzânî, bir yandan Muʿtezile’nin tefvîz merkezli yaklaşımını 
diğer yandan Cebriyye’nin cebrî paradigmasını eleştirerek her iki uç yoruma da mesafeli 
ve dengeleyici bir tavır geliştirmiştir. Ona göre insan fiilleri çift yönlü bir tasnife tâbidir; 
fiilin yaratma (halk) yönü Allah’a, kazanma (kesb) yönü ise kula aittir. Bu çerçevede 
Teftâzânî’ye göre kesb, hakiki varlığı olmayan izâfî bir durumdur; fiilin varlığını değil, 
onun makdûr oluşunu ifade eder. Kulun kesbi ise kudretini fiil veya terke yönlendirme, 
tercih etme ve belirli bir tarafa sarfetme şeklinde tezahür eder. Eşʿarîliğin kesb teorisini 
yalnızca tekrar etmemiş onu yeniden yorumlayarak daha işlenmiş ve tutarlı bir yapıya 
kavuşturma gayretinde bulunmuştur. Teftâzânî’nin bu özgün yaklaşımı özellikle 
Kur’an’daki “halk” ve “kesb” gibi anahtar kavramlar üzerine gerçekleştirdiği lugavî ve 
semantik analizlerde kendisini göstermektedir. Kavramların dilsel bağlamları ve anlam 
katmanları üzerinden yapılan bu çözümlemeler, onun kelâmî meselelere sadece nazarî 
değil aynı zamanda anlamsal düzlemde de yaklaşma çabası içinde olduğunu 
göstermektedir. Bu bildiride, Teftâzânî’nin insan fiilleri bağlamında geliştirdiği teorik 
çerçeve klasik kelâm geleneğiyle kurduğu ilişki zemininde değerlendirilmektedir. 
Çalışmada kavramsal çözümlemeye dayalı metin merkezli bir yöntem izlenmiş metinsel 
veriler üzerinden sistematik bir çerçeve oluşturulmuştur. Bu şekilde, hem Teftâzânî’nin 
ilgili meseleye dair katkısı hem de kelâm geleneği içerisindeki konumlanışı belirlenmeye 
çalışılmıştır. Özellikle insan fiilleri problemine yaklaşımında, Adudüddin el-Îcî (öl. 
756/1355) ve Fahreddin er-Râzî’nin (öl. 606/1210) etkileri belirgin şekilde hissedilmekte 
fiillerin halk yönünü Allah’a, kesb yönünü ise kula nispet eden bir tutum benimsediği 
görülmektedir. Bu çerçevede Teftâzânî, Muʿtezile’nin fail anlayışına karşı dururken cebrî 
yorumlara da mesafeli, dengeli bir perspektif geliştirmektedir. Ona göre kulun kudret ve 
iradesiyle yöneldiği fiil “kesb”, bu fiilin yoktan var edilmesi ise “halk”tır. Ayrıca irade dışı 
fiillerin sorumluluk doğurmayacağı da açıkça vurgulanmaktadır. Teftâzânî’nin yaklaşımı 



İnsanın Sorumluluğu Bağlamında Teftâzânî’nin Kesb Yorumu  •  303 
 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

klasik kelâmî pozisyonu sürdürmekle birlikte meseleye dair eleştirel ve sistematik bir 
derinlik de taşımaktadır. 

Anahtar Kelimeler 
Kelâm, Kesb, Halk, Teftâzânî, İnsan Fiili 

Etik Beyan 
Bu çalışma, Prof. Dr. Osman Demir danışmanlığında yürütülen “Teftâzânî’de İnsan Fiilleri” 
başlıklı yüksek lisans tezi esas alınarak hazırlanmıştır (Çanakkale: Çanakkale 18 Mart 
Üniversitesi, Yüksek Lisans Tezi, 2017). 
 

Türü Bildiri Özeti 
Geliş Tarihi 17.07.2025 
Kabul Tarihi 04.08.2025 
Yayım Tarihi 25.08.2025 
Kategori Sanat ve Beşeri Bilimler, Dinî Araştırmalar - İlahiyat 
Araştırma Alanı Kelam - Mezhepler Tarihi 
Sempozyum : 
Adı 5. Türkiye Sosyal Bilimler Sempozyumu 
Web https://sempozyum.okuokut.org/tsbs 
Yer ve Tarih Ankara, Türkiye; 25-31 Ağustos 2025 
Sponsor Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi; Oku Okut Derneği 
Oturum Bilgisi 28. Oturum - 30 Ağustos 2025 Cumartesi 19.00-20.00 
Telif Hakkı © 2025 Yunus Emre Sağırlı. Yazar telif hakkını elinde tutarak 

yayımcıya uygun lisans ile yayım izni vermiştir. 
Lisans CC BY-NC 4.0 
Yayımcı Oku Okut Yayınları 
Kaynak Gösterimi Sağırlı, Yunus Emre. “İnsanın Sorumluluğu Bağlamında 

Teftâzânî’nin Kesb Yorumu”. 5. Türkiye Sosyal Bilimler Sempozyumu 
Bildiri Özetleri Kitabı. ed. Abdullah Demir. 302-305. Ankara: Oku Okut 
Yayınları, 2025. https://doi.org/10.55709/okuokutyayinlari.82 

  



304  •  Yunus Emre Sağırlı 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

Al-Taftāzānī’s Interpretation of Kasb in the Context of Human 
Responsibility 

Yunus Emre Sağırlı 
 orcid.org/0009-0004-3563-9936  yunusemresagirli@gmail.com  ror.org/03tg3eb07 

Bursa Uludağ University, Institute of Social Sciences, Department of Theology, Bursa, Türkiye  

Abstract 
In the historical trajectory of Kalām thought, the issue of human actions (afʿāl al-ʿibād) has 
been one of the most debated areas, paving the way for a wide range of epistemological 
and ontological discussions. The debate over how to reconcile God's absolute power with 
human responsibility for actions not only presents a theoretical problem but also directly 
relates to moral and volitional accountability. In this context, Saʿd al-Dīn al-Taftāzānī (d. 
792/1390), one of the distinguished figures of 14th-century Islamic theology, made 
significant scholarly efforts to elaborate on the issue in detail. 
Taftāzānī critiques both the tafwīḍ-based approach of the Muʿtazilites and the 
deterministic paradigm of the Jabrites, adopting a balanced and mediating stance between 
these two extremes. According to him, human acts are subject to dual attribution: the 
creative aspect (khalq) belongs to God, while the acquisitive aspect (kasb) belongs to the 
human agent. In this framework, kasb is a relative concept without independent 
ontological existence; it does not signify the actual creation of the act, but rather its being 
within the range of the agent’s power (maqdūr). Human kasb manifests in the ability to 
direct one’s power toward either action or inaction, through preference and volition.  
Taftāzānī did not merely reiterate the Ashʿarite doctrine of kasb but reinterpreted it in an 
effort to render the concept more structured and coherent. His original contribution is 
particularly evident in his lexical and semantic analyses of key Qurʾānic terms such as 
khalq and kasb. These analyses, which consider the linguistic contexts and semantic layers 
of the terms, demonstrate that his approach to theological questions was not solely 
speculative, but also meaning-oriented. 
This paper examines the theoretical framework that Taftāzānī developed on human 
actions, in relation to the classical kalām tradition. A text-based methodology grounded in 
conceptual analysis is employed, through which a systematic structure is reconstructed 
from textual data. In doing so, the study aims to determine both Taftāzānī’s specific 
contribution to the issue and his position within the broader theological discourse. 
Taftāzānī’s approach shows a clear intellectual continuity with scholars such as ʿAḍud al-
Dīn al-Ījī (d. 756/1355) and Fakhr al-Dīn al-Rāzī (d. 606/1210), as he adopts the view that 
the creation of acts belongs to God, while the acquisition belongs to the servant. Thus, 
while opposing the Muʿtazilite notion of agency, he also distances himself from fatalistic 
interpretations, maintaining a balanced theological stance. According to him, an act 
directed by human power and will is kasb, whereas the act's origination from nothing is 
khalq. Furthermore, he clearly emphasizes that actions beyond human will do not entail 
moral responsibility. While continuing the classical Ashʿarite position, Taftāzānī’s 



İnsanın Sorumluluğu Bağlamında Teftâzânî’nin Kesb Yorumu  •  305 
 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

approach also reflects a critical and systematic depth in his treatment of this fundamental 
theological problem. 

Keywords 
Kalām, Kesb, Creation, Taftāzānī, Human Act 

Ethical Statement 
This study is based on his master’s thesis titled “Human Fiils in Taftāzānī” prepared under 
the supervision of Prof. Dr. Osman Demir (Çanakkale: Çanakkale 18 Mart University, 
Master’s Thesis, 2017). 
 

Type Conference Proceeding Abstract 
Received 2025-07-17 
Accepted 2025-08-04 
Published 2025-08-25 
Category Art & Humanities, Religion & Theology 
Research Area Religious Studies, Islamic Theology, Islamic Sects 
Conference : 
Title The 5th Turkish Symposium of Social Sciences 
Web https://sempozyum.okuokut.org/tsbs 
Location & Date Ankara, Türkiye; August 25-31, 2025 
Sponsor Ankara Yıldırım Beyazıt University; Oku Okut Association 
Proceeding Session Session 28 - Saturday, 30 August 2025 19.00-20.00 
Copyright © 2025 Yunus Emre Sağırlı. The author retains the copyright and 

provides the publisher with a proper license to publish. 
License CC BY-NC 4.0 
Publisher Oku Okut Press 
Citation Sağırlı, Yunus Emre. “Al-Taftāzānī’s Interpretation of Kasb in the 

Context of Human Responsibility”. The 5th Turkish Symposium of 
Social Sciences The Books of Abstracts. ed. Abdullah Demir. 302-305. 
Ankara: Oku Okut Press, 2025. 
https://doi.org/10.55709/okuokutyayinlari.82 



 

sempozyum.okuokut.org 
 

316  

Gazzâlî’de Allah-İnsan İlişkisi Bağlamında Nübüvvetin Gerekliliği 
Üzerine Bir İnceleme 

Ömer Faruk Öztürk 
 orcid.org/0000-0003-0491-876X  of.ozturk@hotmail.com  ror.org/05ryemn72 

Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Kelam ve İslam Mezhepleri Tarihi 
Anabilim Dalı, Ankara, Türkiye 

Öz 
Bu çalışmada, Gazzâlî’nin düşüncesinde Allah insan ilişkisi esas alınarak ve Gazzâlî’nin 
temel eserleri referans gösterilerek, klasik kelam yöntemiyle nübüvvetin gerekliliği 
üzerine geliştirdiği sistematiği incelenmektedir. İslâm düşüncesinde insanın yaratılışı, 
mükellef kılınması, bilgi edinme süreçleri ve nihai amacı; Allah-insan ilişkisinin doğru 
kavranmasıyla şekillenmektedir. Gazzâlî’ye göre insan, aklı vasıtasıyla sınırlı bir bilgiye 
ulaşabilir; ancak metafizik hakikatler, ahiret bilgisi ve insanın mebde’ ve meâd açısından 
mutlak saadet yolları yalnızca vahiy ile bilinebilir. Gazzâlî sınırlı bilgiye sahip olan insanın 
metafizik gerçeklik karşısındaki durumunu ve bu hakikatlere ulaşmasını “göz güneş” 
benzetmesiyle açıklar. Göz tek başına varlığı görme kabiliyetine sahiptir; fakat ışık 
olmadıkça görme işlemi gerçekleşmez. Aynı şekilde akıl istidlâl gücüne sahiptir; ancak 
vahyin nuru olmadan metafizik hakikatlerin idraki mümkün değildir. Ona göre insan, 
yaratılışı gereği mükemmeliyete doğru yönelen, fakat bu mükemmelliğe kendi 
imkânlarıyla ulaşmaktan aciz olan bir varlıktır. Akıl ve duyu organları ise insana kısmi bir 
bilgi sağlar; ancak metafizik gerçeklerin tam ve kesin bilgisine ulaşmak yalnızca akıl ve 
duyularla mümkün değildir. Gazzâlî, bunu kendi hayatında yaşadığı entelektüel krizle 
açıkça tecrübe etmiş ve bu kriz sonunda kesin bilgiye ancak vahyin rehberliğinde 
ulaşılabileceğini fark etmiştir. Gazzâlî, filozofları eleştirerek insanın sadece akılla 
yetinmesinin, hakikati tam anlamıyla kavramada yetersiz kalacağını savunmuş; buna 
karşılık vahyin insan için zorunlu bir bilgi kaynağı olduğunu vurgulamıştır. 
Nübüvvet, Gazzâlî’nin sisteminde hem bilginin kaynağı hem de ahlâkî kemalin mutlak 
rehberi olarak kabul edilir. Onun temel eserlerinde vurguladığı üzere, peygamberin rolü 
sadece dini emir ve yasakları insanlara tebliğ etmek değildir. Bilakis peygamber, 
vahyedilen bilgiyi yaşayarak örnek olmuş; böylece insanın ahlaki ve ruhi yükselişinin 
yolunu göstermiştir. Allah’ın insana yönelttiği ilâhî hitap, peygamberlik kurumu 
vasıtasıyla gerçekleşir. Bu kurum, insanın yaratılış gayesini anlamasına, dünya hayatını 
düzenlemesine ve nihayetinde ahiret saadetini elde etmesine vesile olur. Nübüvvetin iptali 
ve inkârı, insanın metafizik ve ahlâkî anlamda başıboş kalmasına yol açar ki bu durum 
toplumsal bir kaosa ve ahlaki krizlere sebebiyet verir. İnsan, kendi gayretleriyle kesb ettiği 
bilginin ötesine geçip hakikatin tamamına ancak peygamberin getirdiği ışığı rehber 
edinerek varabilir. Dolayısıyla Gazzâlî’de nübüvvet, Allah-insan ilişkisi açısından öncelikle 
nefsin tezkiyesi ve tasfiyesi yoluyla insanın kemale ermesi; ardından yaratıcısını tanıması 
için zarurî bir köprü vazifesi görmektedir. Bu yönüyle Gazzâlî’nin düşüncesi, nübüvvetin 
insanın varoluşsal ve ahlaki yönünü tamamlayan temel bir unsur olduğunu ortaya 
koymaktadır. Bu çalışma, klasik kelâm metodolojisi ve Allah-insan ilişkisi açısından 



Gazzâlî’de Allah-İnsan İlişkisi Bağlamında Nübüvvetin Gerekliliği Üzerine Bir İnceleme  •  307 
 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

Gazzâlî’nin sistematiği çerçevesinde insanın nübüvvet aracılığıyla Rabbine nasıl 
yaklaştığını, marifetullah sürecinde nübüvvet misyonunun bu süreçte ahlâkî pratiğe nasıl 
dönüştüğünü ortaya koymayı amaçlamaktadır. 
 

Anahtar Kelimeler 
Kelâm, Gazzâlî, Nübüvvet, Marifetullah, Akıl, Vahiy 

Etik Beyan 
Bu çalışma, Doç. Dr. Mehmet Akif Ceyhan danışmanlığında yürütülen “Gazzâlî’de Allah-
İnsan İlişkisi” başlıklı yüksek lisans tezine dayanmaktadır. 
 

Türü Bildiri Özeti 
Geliş Tarihi 19.07.2025 
Kabul Tarihi 27.07.2025 
Yayım Tarihi 25.08.2025 
Kategori Sanat ve Beşeri Bilimler, Dinî Araştırmalar - İlahiyat 
Araştırma Alanı Kelam - Mezhepler Tarihi 
Sempozyum : 
Adı 5. Türkiye Sosyal Bilimler Sempozyumu 
Web https://sempozyum.okuokut.org/tsbs 
Yer ve Tarih Ankara, Türkiye; 25-31 Ağustos 2025 
Sponsor Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi; Oku Okut Derneği 
Oturum Bilgisi 28. Oturum - 30 Ağustos 2025 Cumartesi 19.00-20.00 
Telif Hakkı © 2025 Ömer Faruk Öztürk. Yazar telif hakkını elinde tutarak 

yayımcıya uygun lisans ile yayım izni vermiştir. 
Lisans CC BY-NC 4.0 
Yayımcı Oku Okut Yayınları 
Kaynak Gösterimi Öztürk, Ömer Faruk. “Gazzâlî’de Allah-İnsan İlişkisi Bağlamında 

Nübüvvetin Gerekliliği Üzerine Bir İnceleme”. 5. Türkiye Sosyal 
Bilimler Sempozyumu Bildiri Özetleri Kitabı. ed. Abdullah Demir. 306-
309. Ankara: Oku Okut Yayınları, 2025. 
https://doi.org/10.55709/okuokutyayinlari.82 

  



308  •  Ömer Faruk Öztürk 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

The Necessity of Prophethood in al-Ghazālī in Relation to the God-
Human Relationship 

Ömer Faruk Öztürk 
 orcid.org/0000-0003-0491-876X  of.ozturk@hotmail.com  ror.org/05ryemn72 

Ankara Yıldırım Beyazıt University, Institute of Social Sciences, Department of Kalam and Islamic 
Sects, Ankara, Türkiye 

Abstract 
This study examines the system that al-Ghazālī developed—grounded in the God human 
relationship and drawing on his principal works—regarding the necessity of prophethood 
within the framework of classical kalām methodology. In Islamic thought, humanity’s 
creation, moral responsibility (taklīf), processes of acquiring knowledge, and ultimate 
purpose are all shaped by correctly understanding the God human relationship. According 
to al-Ghazālī, the human intellect can reach only limited knowledge; metaphysical truths, 
knowledge of the hereafter, and the pathways to ultimate felicity (saʿāda) with respect to 
humankind’s origin and return (mabdaʾ wa maʿād) can be known solely through 
revelation. 
Al-Ghazālī illustrates the human condition before metaphysical reality—and the quest to 
attain such truths—by comparing it to “the eye and the sun.” The eye, by itself, possesses 
the capacity to see, yet actual seeing is impossible without light. Likewise, while reason 
has the power of inference, perceiving metaphysical realities is impossible without the 
light of revelation. Humanity, by its very constitution, is oriented toward perfection, yet 
incapable of attaining that perfection through its own means. The intellect and sense 
organs yield only partial knowledge, and the complete and definitive cognition of 
metaphysical truths is unattainable by reason and sensation alone. Al-Ghazālī personally 
experienced this limitation in an intellectual crisis and concluded that certain knowledge 
can be reached only under the guidance of revelation. Critiquing the philosophers, he 
argued that relying on reason alone is insufficient for grasping the whole of truth and 
emphasized revelation as an indispensable source of knowledge for humankind. 
Within al-Ghazālī’s system, prophethood (nubuwwa) functions both as the origin of 
knowledge and as the absolute guide to moral perfection. As he stresses in his major works, 
the prophet’s role is not merely to proclaim divine commands and prohibitions. Rather, by 
embodying the revealed knowledge in his own life, the prophet shows the path of ethical 
and spiritual ascent for human beings. The divine address directed toward humanity 
reaches us through the institution of prophethood, enabling people to comprehend their 
purpose of creation, order their worldly life, and ultimately attain happiness in the 
hereafter. Denial or abolition of prophethood would leave humans metaphysically and 
morally rudderless, leading to social chaos and ethical crises. By adopting the light brought 
by the prophet, the human being can move beyond merely acquired knowledge to the 
fullness of truth. Thus, in al-Ghazālī’s view, prophethood serves as a necessary bridge in 
the God human relationship—first purifying and refining the soul toward perfection, and 
then guiding it to know its Creator. In this respect, al Ghazālī’s thought reveals 
prophethood as a fundamental element completing humanity’s existential and moral 



Gazzâlî’de Allah-İnsan İlişkisi Bağlamında Nübüvvetin Gerekliliği Üzerine Bir İnceleme  •  309 
 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

dimensions. This study therefore aims, through the lens of classical kalām methodology 
and within the framework of al-Ghazālī’s system, to demonstrate how the human being 
draws near to his Lord via prophethood and how the prophetic mission is transformed into 
ethical practice in the process of maʿrifat Allāh (gnosis of God). 
 

Keywords 
Kalām, Ghazālī, Prophethood, Knowledge of God, Reason, Revelation 

Ethical Statement 
This This study is based on the master's thesis titled “The God-Human Relationship in al-
Ghazālī,” conducted under the supervision of Assoc. Prof. Dr. Mehmet Akif Ceyhan. 
 

Type Conference Proceeding Abstract 
Received 2025-07-19 
Accepted 2025-07-27 
Published 2025-08-25 
Category Art & Humanities, Religion & Theology 
Research Area Religious Studies, Islamic Theology, Islamic Sects 
Conference : 
Title The 5th Turkish Symposium of Social Sciences 
Web https://sempozyum.okuokut.org/tsbs 
Location & Date Ankara, Türkiye; August 25-31, 2025 
Sponsor Ankara Yıldırım Beyazıt University; Oku Okut Association 
Proceeding Session Session 28 - Saturday, 30 August 2025 19.00-20.00 
Copyright © 2025 Ömer Faruk Öztürk. The author retains the copyright and 

provides the publisher with a proper license to publish. 
License CC BY-NC 4.0 
Publisher Oku Okut Press 
Citation Öztürk, Ömer Faruk. “The Necessity of Prophethood in al-Ghazālī in 

Relation to the God-Human Relationship”. The 5th Turkish 
Symposium of Social Sciences The Books of Abstracts. ed. Abdullah 
Demir. 306-309. Ankara: Oku Okut Press, 2025. 
https://doi.org/10.55709/okuokutyayinlari.82 



 

sempozyum.okuokut.org 
 

320  

Reşâd Halîfe’nin Hayatı, Eserleri ve Bazı Dinî Görüşleri 

Emrah Karakaya 
 orcid.org/0009-0002-1848-5555  Emrahkarakayaa6@gmail.com  ror.org/04ttnw109 

Sakarya Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, İslam Mezhepler Tarihi Anabilim Dalı, 
Sakarya, Türkiye 

Öz 
Günümüzde dini alanda etkisini sürdüren Dr. Reşâd Halîfe’nin (öl. 1990) hayatına dair 
akademik çalışmalar yok denecek kadardır. Reşâd Halîfe’nin ortaya koyduğu eserler ve 
dine dair görüşleri zaman içerisinde gelişerek İslami bir ekol/akım haline gelmiştir. Çağdaş 
İslami bir akım olarak 19’culuk akımını ve Reşâd Halîfe’nin hayatını, eserlerini ve dini 
konulardaki fikirlerini tanımak İslam mezhepleri tarihi Anabilim Dalı açısından oldukça 
önemlidir. Bu bağlamlar düşünüldüğünde bu çalışmanın konusu: Reşâd Halîfe’nin hayatı, 
eserleri ve bazı dini görüşleridir. Modernist bir din anlayışı benimseyen Reşâd Halîfe’nin 
dine dair fikirleri çalışmanın verisel tabanını oluşturmaktadır. Bu araştırmanın amacı: 
İslam dünyasında geniş tartışmalara neden olan 19’cular akımının kurucu lideri olan Reşâd 
Halîfe’nin hayatını, önemli görülen eserlerini ve dine dair öne çıkan bazı görüşlerini 
sistemli bir şekilde sunmaktadır. Çalışmada nitel araştırma yöntemi kullanılarak literatür 
taraması yapılmış ve veri toplama yönteminden faydalanılmıştır. Reşâd Halîfe’nin ve 
takipçilerinin eserleri, çalışmaları, hakkında yazılan yazılar ve araştırmalar mezhepler 
tarihi bağlamında incelenmiştir. Araştırmada ulaşılan temel sonuçlar ise şu şekildedir: 
Reşâd Halîfe’nin hayatını incelendiğimizde Kur’ân üzerine araştırmalar yaptığı bu 
araştırmaları sonucunda mucizevi olarak nitelendirdiği matematiksel 19 sistemini 
keşfettiğini görmekteyiz. Reşâd Halîfe’nin zaman içerisinde dini görüşlerinin değiştiği ve 
Kur’ân merkezli bir dini anlayışı benimsediğini öğrenmekteyiz. Bu görüşleri sebebiyle 
Reşâd Halîfe Kur’âniyyun akımının temsilcilerinden biri sayılabilir. Reşâd Halîfe ve 
takipçileri hadis, sünnet ve mezhep uygulamalarına tamamen karşı çıkmıştır. Dinde sadece 
Kur’ân’ın kaynak olabileceği fikrini savunmuşlardır. Reşâd Halîfe Kur’ân’ın mucizevi bir 
şekilde 19 sayısı ile şifrelendiğini iddia etmektedir. Bu şifreleri çözen kişi olan Reşâd Halîfe 
zaman içerisinde kendisinin mîsâk elçisi olduğunu da açıklamıştır. Reşâd Halîfe’nin 
matematiksel 19 sistemi iddiası, dini kaynak olarak sadece Kur’ân’ı görmesi, kendisini 
mîsâk elçisi ilan etmesi ve 19 sistemi bağlamında Tevbe Sûresi’nin son iki âyetinin 



Reşâd Halîfe’nin Hayatı, Eserleri ve Bazı Dinî Görüşleri  •  311 
 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

Kur’ân’dan olmadığını açıklaması sonucunda İslam dünyasında yoğun itirazlar ve 
eleştirilerle karşı karşıya kalmıştır. 

Anahtar Kelimeler 
İslam Mezhepleri Tarihi, Reşâd Halîfe, Akım, 19’culuk, Kur’âniyyun 

Etik Beyan 
Bu çalışma, Dr. Öğr. Üyesi Muhammed Mücahid Dündar danışmanlığında yürütülen 
“Çağdaş İslâmî Bir Akım Olarak Türkiye’de 19’culuk” başlıklı yüksek lisans tezine 
dayanmaktadır. 
 

Türü Bildiri Özeti 
Geliş Tarihi 03.07.2025 
Kabul Tarihi 22.07.2025 
Yayım Tarihi 25.08.2025 
Kategori Sanat ve Beşeri Bilimler, Dinî Araştırmalar - İlahiyat 
Araştırma Alanı Kelam - Mezhepler Tarihi 
Sempozyum : 
Adı 5. Türkiye Sosyal Bilimler Sempozyumu 
Web https://sempozyum.okuokut.org/tsbs 
Yer ve Tarih Ankara, Türkiye; 25-31 Ağustos 2025 
Sponsor Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi; Oku Okut Derneği 
Oturum Bilgisi 29. Oturum - 31 Ağustos 2025 Pazar 13.00-14.00 
Telif Hakkı © 2025 Emrah Karakaya. Yazar telif hakkını elinde tutarak yayımcıya 

uygun lisans ile yayım izni vermiştir. 
Lisans CC BY-NC 4.0 
Yayımcı Oku Okut Yayınları 
Kaynak Gösterimi Karakaya, Emrah. “Reşâd Halîfe’nin Hayatı, Eserleri ve Bazı Dinî 

Görüşleri”. 5. Türkiye Sosyal Bilimler Sempozyumu Bildiri Özetleri Kitabı. 
ed. Abdullah Demir. 310-313. Ankara: Oku Okut Yayınları, 2025. 
https://doi.org/10.55709/okuokutyayinlari.82 

  



312  •  Emrah Karakaya 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

The Life, Works and Some Religious Views of Rashad Khalifa 
Emrah Karakaya 

 orcid.org/0009-0002-1848-5555  Emrahkarakayaa6@gmail.com  ror.org/04ttnw109 
Sakarya University, Institute of Social Sciences, Department of History of Islamic Sects, 

Sakarya, Türkiye 

Abstract 
There are only a handful of academic studies on the life of Dr. Rashad Khalifa (d. 1990), who 
continues to have an impact in the religious field today. Rashad Khalifa’s works and views 
on religion have developed over time into an Islamic school of thought/movement. 
Understanding the 19th-century movement as a contemporary Islamic movement and 
Rashad Khalifa’s life, works, and ideas on religious issues is quite important in terms of the 
history of Islamic sects. In this context, the subject of this study is Rashad Khalifa ‘s life, 
works, and some of his religious views. Adopting a modernist understanding of religion, 
Rashad Khalifa ‘s ideas on religion constitute the data base of this study. The aim of this 
study is to systematically present the life, important works and some of the prominent 
views on religion of Rashad Khalifa, who is the founding leader of the 19th century 
movement and who caused wide debates in the Islamic world. The study utilizes qualitative 
research methodology, literature review and data collection. The works and studies of 
Rashad Khalifa and his followers, as well as the writings and researches about him, were 
analyzed in the context of the history of sects. The main conclusions reached in the 
research are as follows: When we examine the life of Rashad Khalifa, we see that he 
conducted research on the Qur’ān and discovered the mathematical 19 system, which he 
described as miraculous as a result of these researches. We observe that Rashad Khalifa ‘s 
religious views changed over time and that he adopted a Qur’ân-centered religious 
understanding. As a result of his views, Rashad Khalifa can be considered as one of the 
representatives of the Qur’âniyyun movement. Rashad Khalifa and his followers were 
completely opposed to hadith, sunnah and sectarian practices. They claimed that only the 
Qur’ān could be the source of religion. Rashad Khalifa asserted that the Qur’ān was 
miraculously decoded with the number 19. Rashad Khalifa, who was the person solving 
these codes, also announced that he was the messenger of the mîsâq at the time Rashad 
Khalifa ‘s claim of the mathematical 19 system has been subjected to intense objections 
and criticism in the Islamic world as a result of the fact that he sees only the Qur’ân as a 



Reşâd Halîfe’nin Hayatı, Eserleri ve Bazı Dinî Görüşleri  •  313 
 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

religious source, declares himself as the messenger of mîsâk, and claims that the last two 
verses of Sûra al-Tawbah are not from the Qur’ân in the context of the 19 system. 

Keywords 
History of Islamic Sects, Rashad Khalifa, Movement, The 19th, Qur’âniyyun 

Ethical Statement 
This study is based on the master's thesis titled “Nineteenism in Turkey as a Contemporary 
Islamic Movement,” conducted under the supervision of Assist. Prof. Dr. Muhammed 
Mücahid Dündar. 
 

Type Conference Proceeding Abstract 
Received 2025-07-03 
Accepted 2025-07-22 
Published 2025-08-25 
Category Art & Humanities, Religion & Theology 
Research Area Religious Studies, Islamic Theology, Islamic Sects 
Conference : 
Title The 5th Turkish Symposium of Social Sciences 
Web https://sempozyum.okuokut.org/tsbs 
Location & Date Ankara, Türkiye; August 25-31, 2025 
Sponsor Ankara Yıldırım Beyazıt University; Oku Okut Association 
Proceeding Session Session 29 - Sunday, 31 August 2025 13.00-14.00 
Copyright © 2025 Emrah Karakaya. The author retains the copyright and 

provides the publisher with a proper license to publish. 
License CC BY-NC 4.0 
Publisher Oku Okut Press 
Citation Karakaya, Emrah. “The Life, Works and Some Religious Views of 

Rashad Khalifa”. The 5th Turkish Symposium of Social Sciences The 
Books of Abstracts. ed. Abdullah Demir. 310-313. Ankara: Oku Okut 
Press, 2025. https://doi.org/10.55709/okuokutyayinlari.82 



 

sempozyum.okuokut.org 
 

324  

Ebü’l-Hüzeyl el-Allāf’ın Âlem Tasavvuru ile İlgili Temel Kavramlar 

Merve Ağlamaz 
 orcid.org/0009-0003-5110-5558  93mervea@gmail.com  ror.org/05ryemn72 

Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü,  
Kelam ve İslam Mezhepleri Tarihi Anabilim Dalı, Ankara, Türkiye 

Öz 
Bu çalışma, Ebü’l-Hüzeyl el-Allāf’ın cevher, araz, cisim, hareket ve sükûn kavramlarına 
yüklediği anlamları konu edinmektedir. Kendine özgü bir terminoloji inşa eden Allāf’ın, 
kelâm düşüncesine sağladığı katkıyı tespit etmek, araştırmamızın temel hedefidir. Allāf’ın, 
başlangıcı ve sonu olan bir evren anlayışını benimseyerek, yaratılmışlara benzemeyen ve 
mutlak kudrete sahip bir yaratıcı fikrine nasıl zemin hazırladığı da bu bağlamda analiz 
edilmektedir. 
Araştırmamız, literatür taramasına dayalı nitel bir yöntemle yürütülmüştür. Sonuçlar 
göstermektedir ki Allāf, cevheri bölünemez olarak kabul eder; zira cevherin eni, boyu ve 
derinliği yoktur. Bu yaklaşım, onu sonsuz döngü (teselsül) tehlikesinden uzak tutar. 
Cevherde renk, koku gibi nitelikler bulunmaz; ancak görülebilir olduğu belirtilir. Cevherler 
birleşme ve ayrılma yoluyla hareket hâlindedir ve bu hareket, Allah’ın yaratmasıyla 
gerçekleşir. 
Allāf’a göre Allah dışında kalan her şey araztır. Arazları bâkî ve bâkî olmayan şeklinde ikiye 
ayırır. Renk, tat ve koku gibi keyfiyeti bilinen arazların yanı sıra birleştirme ve ayırma gibi 
mahiyeti bilinmeyen arazlar da vardır. Ayrıca mekânda yer tutmayan ve cisimde kaim 
olmayan arazların (örneğin Allah’ın kelâmı ve iradesi) varlığını kabul eder. Arazların 
görülebilir ve dokunulabilir olduğunu savunsa da yalnızca renk arazının dokunarak ayırt 
edilemeyeceğini ifade eder. 
Altı boyutsuz cüz’ün bir araya gelmesiyle boyutlu bir cisim meydana gelir. Bu bileşimi 
sağlayan te’lif arazı Allah tarafından yaratılır. Cismin bekâsı, oluşumu ve devamlılığı, 
Allāf’a göre hareket şartına bağlıdır. Hareket, her bir cüzde ayrı ayrı değil, cüzlere 
bölünmüş bir biçimde gerçekleşir. Cisimler için zorunlu bir mekân vardır ve bu da havadır. 
Cisim, mekânla birlikte hareket eder; mekânı hareketli olan bir cisim başka mekâna 
geçemez. 
Allāf, cisimleri sonlu ve sınırlı kabul ederek Allah’ın yaratıcılığına alan açmaya çalışır. Ona 
göre iki cismin aynı anda bir mekânda bulunması (tedâhül) mümkün değildir. Cisimler 
arasında zıtlık da söz konusu olamaz; çünkü onun nazarında zıtlık, bir şeyin hem var hem 
yok olması anlamına gelir. Allāf’ın cisim anlayışının oluşumunda Mücessime ve Müşebbihe 
ile yaptığı münazaralar etkili olmuştur. 
Hareket, bir cismin bir mekândan başka bir mekâna intikalidir. Bu geçişle birlikte ikinci 
mekânda yeni bir oluş meydana gelir. Sükûn ise cismin aynı mekânda iki vakit 



Ebü’l-Hüzeyl el-Allāf’ın Âlem Tasavvuru ile İlgili Temel Kavramlar  •  315 
 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

geçirmesidir. Hareket sürecinde sükûn anları bulunur; sükûn ne kadar fazlaysa hareket o 
kadar yavaş, sükûn ne kadar azsa hareket o kadar hızlıdır. 

Anahtar Kelimeler 
Kelâm, Allah, Âlem, Ebü’l Hüzeyl el-Allāf, Cevher 

Etik Beyan 
Bu çalışma, Doç. Dr. Fatma Bayraktar Karahan danışmanlığında sürdürmekte olduğumuz 
“Ebü’l-Hüzeyl el-Allâf’ın Âlem Tasavvuru” başlıklı yüksek lisans tezine dayanmaktadır. 
 

Türü Bildiri Özeti 
Geliş Tarihi 31.07.2025 
Kabul Tarihi 01.08.2025 
Yayım Tarihi 25.08.2025 
Kategori Sanat ve Beşeri Bilimler, Dinî Araştırmalar - İlahiyat 
Araştırma Alanı Kelam - Mezhepler Tarihi 
Sempozyum : 
Adı 5. Türkiye Sosyal Bilimler Sempozyumu 
Web https://sempozyum.okuokut.org/tsbs 
Yer ve Tarih Ankara, Türkiye; 25-31 Ağustos 2025 
Sponsor Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi; Oku Okut Derneği 
Oturum Bilgisi 29. Oturum - 31 Ağustos 2025 Pazar 13.00-14.00 
Telif Hakkı © 2025 Merve Ağlamaz. Yazar telif hakkını elinde tutarak yayımcıya 

uygun lisans ile yayım izni vermiştir. 
Lisans CC BY-NC 4.0 
Yayımcı Oku Okut Yayınları 
Kaynak Gösterimi Ağlamaz, Merve. “Ebü’l-Hüzeyl el-Allāf’ın Âlem Tasavvuru ile İlgili 

Temel Kavramlar”. 5. Türkiye Sosyal Bilimler Sempozyumu Bildiri 
Özetleri Kitabı. ed. Abdullah Demir. 314-317. Ankara: Oku Okut 
Yayınları, 2025. https://doi.org/10.55709/okuokutyayinlari.82 

  



316  •  Merve Ağlamaz 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

Basic Concepts Regarding Abū al-Hudhayl al-ʿAllāf’s Concept of the 
World 

Merve Ağlamaz 
 orcid.org/0009-0003-5110-5558  93mervea@gmail.com  ror.org/05ryemn72 

Ankara Yıldırım Beyazıt University, Institute of Social Sciences,  
Department of Kalam and Islamic Sects, Ankara, Türkiye 

Abstract 
This study explores the meanings attributed by Abū l-Hudhayl al-ʿAllāf to the concepts of 
substance (jawhar), accident (ʿaraḍ), body (jism), motion (ḥaraka), and rest (sukūn). The 
research aims to reveal al-ʿAllāf’s contributions to Islamic thought through his distinctive 
terminology and to examine how his cosmological model—which posits a finite universe—
necessitates a powerful and incomparable Creator. 
Using a qualitative method based on literature review, the study finds that al-ʿAllāf defines 
the substance as indivisible, lacking length, width, and depth. This view allows him to 
avoid the problem of infinite regress (tasalsul). According to him, substances do not 
possess qualities such as color or smell, yet they remain visible. Substances are in motion 
through combination and separation, and this motion is attributed solely to God. 
Al-ʿAllāf considers everything except God to be accidents (ʿarāḍ). He classifies accidents as 
either persistent or non-persistent. There are accidents whose qualities are known—such 
as color, taste, and smell—as well as those whose nature is unknown, such as joining and 
separation. He also affirms the existence of accidents that are not spatially localized and 
do not inhere in a body, such as God’s speech and will. While he argues that accidents are 
visible and tangible, he notes that color cannot be distinguished by touch. 
Six dimensionless atoms (ajzāʾ), when combined, form a body with length, width, and 
depth. God creates this composition through the accident of composition (ʿaraḍ al-taʾlīf), 
which highlights His creative power. The continuity and persistence of a body depend on 
motion, which is not distributed across atoms individually but collectively. Bodies occupy 
space, specifically air, and a body moves with its space. A body whose space is in motion 
cannot move into another space. 
By affirming the finitude and boundedness of bodies, al-ʿAllāf opens conceptual space for 
divine creation. He rejects the possibility of interpenetration (tadākhul), arguing that two 
bodies cannot exist in the same space. Nor can there be opposites in his framework; for al-
ʿAllāf, opposition implies the simultaneous existence and nonexistence of something. His 
understanding of bodies was shaped in part by polemics with anthropomorphist groups 
such as the Mujassima and Mushabbiha. 
Motion is defined as the transition of a body from one space to another, which results in a 
new state of existence in the second space. Rest (sukūn) is the presence of a body in the 
same space during two successive time points. Within motion, moments of rest occur; the 



Ebü’l-Hüzeyl el-Allāf’ın Âlem Tasavvuru ile İlgili Temel Kavramlar  •  317 
 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

more frequent the rest, the slower the motion, and the less frequent the rest, the faster 
the motion. 

Keywords 
Kalām, God, Cosmos, Abū l-Hudhayl al-ʿAllāf, Jawhar 

Ethical Statement 
This study was prepared based on the master’s thesis titled "Abu’l Hudhayl Al-‘Allaf’s 
Concept of the World" which we are currently conducting under the supervision of 
Assistant Doç. Dr. Fatma Bayraktar Karahan (Ankara: Ankra Yıldırım Beyazıt University, 
Master’s Thesis, 2025). 
 

Type Conference Proceeding Abstract 
Received 2025-07-31 
Accepted 2025-08-01 
Published 2025-08-25 
Category Art & Humanities, Religion & Theology 
Research Area Religious Studies, Islamic Theology, Islamic Sects 
Conference : 
Title The 5th Turkish Symposium of Social Sciences 
Web https://sempozyum.okuokut.org/tsbs 
Location & Date Ankara, Türkiye; August 25-31, 2025 
Sponsor Ankara Yıldırım Beyazıt University; Oku Okut Association 
Proceeding Session Session 29 - Sunday, 31 August 2025 13.00-14.00 
Copyright © 2025 Merve Ağlamaz. The author retains the copyright and 

provides the publisher with a proper license to publish. 
License CC BY-NC 4.0 
Publisher Oku Okut Press 
Citation Ağlamaz, Merve. “Basic Concepts Regarding Abū al-Hudhayl al-

ʿAllāf’s Concept of the World”. The 5th Turkish Symposium of Social 
Sciences The Books of Abstracts. ed. Abdullah Demir. 314-317. Ankara: 
Oku Okut Press, 2025. 
https://doi.org/10.55709/okuokutyayinlari.82 



 

sempozyum.okuokut.org 
 

328  

Kur’ân’a Göre Araştırmalar Serisi Örnekliğinde Hüseyin Atay’ın 
Akıl Anlayışı 

Zeyda Nur Sevim 
 orcid.org/0009-0008-2397-9633  byzaasvm@gmail.com  ror.org/05ryemn72 

Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Kelam ve İslam Mezhepleri Tarihi 
Anabilim Dalı, Ankara, Türkiye 

Fatma Bayraktar Karahan 
 orcid.org/000-002-1624-9623  hfzbayraktar@gmail.com  ror.org/05ryemn72 

Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi, İlahiyat Fakültesi, Kelam Anabilim Dalı, Ankara, Türkiye  

Öz 
Bu çalışma Hüseyin Atay’ın Kur’ân’a Göre Araştırmalar Serisi kapsamında şekillendirdiği 
akıl merkezli yaklaşımını, Kur’ân esaslı, çağdaş, gelenek dışı ve yenilikçi bir kelâm metodu 
olarak ele alıp analiz etmektedir. Atay’ın temel tezi, geleneksel kelâm metotlarının Kur’ân’ı 
anlama ve yaşama noktasında tıkandığı, güncel sorunlara çözüm bulma hususunda 
yetersiz kaldığı dolayısıyla geleneğin bilgi ve birikiminden istifade edilerek yeni bir 
metodoloji ortaya koymak gerektiği yönündedir. Atay, bu söylemini Kur’ân’a Göre 
Araştırmalar serisinde ele aldığı itikadȋ, fıkhȋ ve felsefȋ konuları inceleyip onlara akıl 
merkezli yeni bir perspektiften bakma imkânı sunarak ve onları akılcı, özgün metodu ile 
çözüme kavuşturarak faaliyete geçirmiştir. Atay, Kur’ân’ı anlama ve uygulama noktasında 
aklı sisteminin temeline oturtmuştur. Akla yüklediği misyon, söz konusu serideki konulara 
bakış açısında fark edilmektedir. Akıl, bir bilgi kaynağı olup, dinȋ bilgiyi üreten, açıklayan, 
anlamlandıran, sorunlara çözüm bulan bir fonksiyona sahiptir. Dolayısıyla onun 
metodolojisinin temelini akıl oluşturmaktadır. Atay’ın akla dayalı Kur’ân’ı anlama çabası 
hem metodolojik açıdan hem de sahaya uygulanması bakımından yenilikçi bir tutum arz 
eder. Nitekim Atay, Kur’ân’a Göre Araştırmalar serisinde dinȋ meseleleri izah ederken 
eleştirel aklı, Kur’ân merkezli ve tarihsel bağlamı göz önünde bulunduran bir yaklaşım 
ortaya koymuştur. Bilgi teorisinin merkezine de aklı koyan Atay, dinin ana kaynakları 
arasında da aklı Kur’ân’la birlikte iki temel kaynaktan biri olarak ele almaktadır. Bu 
anlamda akılla Kur’ân’ı birbirinin alternatifi olan iki kaynak olarak değil, birbirini 
tamamlayan kaynaklar olarak görmektedir. Atay’ın akıl için “sözsüz vahiy” 
değerlendirmesi de aklın vahiy kadar dinȋ kaynak değeri taşıdığı düşüncesi sebebiyledir. 
Atay’a göre aklın sadece anlama fonksiyonu değil aynı zamanda hüküm verme fonksiyonu 
da vardır. Aklın verdiği hüküm vahyin verdiği hüküm gibi kesin, kat’ȋ ve tartışılmazdır. 
Vahiy bu anlamda aklı desteklemektedir. Aklın kesin olarak kabul ettiği şeyleri onayladığı 
gibi aklın müsaade etmediği şeyleri de yasaklamaktadır. Bu nedenle Atay’a göre aklın 
vahye değil, vahyin akla tabiiyeti söz konusudur. Kelâmın sem’iyyât alanındaki 
tespitlerinde ve söz konusu seride geçen fıkhȋ konularda ise Atay akıl ışığında yeni 
yorumlar ve yeni içtihadlar sunmuştur. Kur’ân’dan yola çıkarak daha ziyade kıyasın 
‘istidlâl bi’ş-’şahȋd al’el-gaȋb’ kateorisinde giren açıklamalar ortaya koymuştur. İstidlâl ‘bi’l 
gaȋb ale’ş-şahȋd’ kategorisine giren herhangi bir izahına rastlanmamıştır. Atay’ın Kur’ân’a 



Kur’ân’a Göre Araştırmalar Serisi Örnekliğinde Hüseyin Atay’ın Akıl Anlayışı  •  319 
 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

Göre Araştırmalar serisinde sıkça vurguladığı dinin kolaylık, evrensellik, güncellik, 
ihtiyaca yönelik olma ve akla uygun olma ilkeleri Atay’ın akıl metodunda ‘tümevarım’a 
(indiksiyon) genişçe yer verdiği sonucuna ulaşılmıştır. Atay’ın, Kur’ân’a Göre Araştırmalar 
serisindeki problemlere aklȋ, nazarȋ ve naklȋ delillendirmeler ile yenilikçi bir söylem ortaya 
koyduğu tespit edilmiştir. 

Anahtar Kelimeler 
Kelâm, Akıl, Akıl Metodu, Hüseyin Atay, Kur’ân’a Göre Araştırmalar Serisi 

Etik Beyan 
Bu çalışma, Doç. Dr. Fatma Bayraktar Karahan danışmanlığında sürdürmekte olduğumuz 
“Hüseyin Atay’ın Kur’ân’a Göre Araştırmalar Serisi Örnekliğinde Bir Kelâm Metodu Olarak 
Aklın Kullanımı” başlıklı yüksek lisans tezi esas alınarak hazırlanmıştır (Ankara: Ankara 
Yıldırım Beyazıt Üniversitesi, Yüksek Lisans Tezi, 2025). 
 

Türü Bildiri Özeti 
Geliş Tarihi 20.07.2025 
Kabul Tarihi 07.08.2025 
Yayım Tarihi 25.08.2025 
Kategori Sanat ve Beşeri Bilimler, Dinî Araştırmalar - İlahiyat 
Araştırma Alanı Kelam - Mezhepler Tarihi 
Sempozyum : 
Adı 5. Türkiye Sosyal Bilimler Sempozyumu 
Web https://sempozyum.okuokut.org/tsbs 
Yer ve Tarih Ankara, Türkiye; 25-31 Ağustos 2025 
Sponsor Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi; Oku Okut Derneği 
Oturum Bilgisi 29. Oturum - 31 Ağustos 2025 Pazar 13.00-14.00 
Telif Hakkı © 2025 Zeyda Nur Sevim - Fatma Bayraktar Karahan. Yazarlar telif 

hakkını elinde tutarak yayımcıya uygun lisans ile yayım izni 
vermiştir. 

Lisans CC BY-NC 4.0 
Yayımcı Oku Okut Yayınları 
Kaynak Gösterimi Sevim, Zeyda Nur - Bayraktar Karahan, Fatma. “Kur’ân’a Göre 

Araştırmalar Serisi Örnekliğinde Hüseyin Atay’ın Akıl Anlayışı”. 5. 
Türkiye Sosyal Bilimler Sempozyumu Bildiri Özetleri Kitabı. ed. Abdullah 
Demir. 318-321. Ankara: Oku Okut Yayınları, 2025. 
https://doi.org/10.55709/okuokutyayinlari.82 

  



320  •  Zeyda Nur Sevim - Fatma Bayraktar Karahan 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

Hüseyin Atay’s Understanding of Reason in the Context of the 
‘Studies According to the Qur’ān’ Series 

Zeyda Nur Sevim 
 orcid.org/0009-0008-2397-9633  byzaasvm@gmail.com  ror.org/05ryemn72 

Ankara Yıldırım Beyazıt University, Institute of Social Sciences,  
Department of Kalam and Islamic Sects, Ankara, Türkiye 

Fatma Bayraktar Karahan 
 orcid.org/000-002-1624-9623  hfzbayraktar@gmail.com  ror.org/05ryemn72 

Ankara Yıldırım Beyazıt University, Faculty of Theology,  
Department of Theology, Ankara, Türkiye 

Abstract 
This study examines and analyzes Hüseyin Atay’s reason-centered approach, shaped 
within the framework of his series Researches According to the Qur’ān, as a Qur’ān – based, 
contemporary, non – traditional, and innovative method of kalām (ıslamic theology). 
Atay’s central thesis posits that traditional methods of kalām have become inadequate in 
comprehending and practicing the Qur’ān, particularly in addressing contemporary 
issues. Therefore, he emphasizes the necessity of formulating a new methodology by 
benefiting from the accumulated knowledge and experience of the tradition. Atay 
operationalizes this thesis by re-evaluating theological, legal and philosophical subjects 
within the Researches According to Qur’ān series, offering a novel, reason-oriented 
perspective and resolving issues through his rational and original method. In his approach 
to understanding and applying the Qur’ān, reason occupies a central position. This mission 
attributed to reason is evident in his treatment of various topics throughout the series. 
According to Atay, reason is source of knowledge that generates, explains, interprets 
religious knowledge and provides solutions to emerging problems. Thus, reason 
constitutes the foundation of his methodology. Atay’s rational effort to understand the 
Qur’ān presents an innovative attitude both methodologically and in terms of practical 
application. In this context, Atay adopts a critical rationality and a Qur’ān-centered 
perspective, which also takes historical context into account. By placing reason at 
thecenter of his epistemology, Atay considers reason as one of the two primary sources of 
religion, alongside the Qur’ān. In this regard, reason and the Qur’ān are not seen as 
alternative or opposing sources, but rather as complementary to each other. His 
characterization of reason as a “non-verbal revelation” stems from his belief in its 
authoritative value as a source of religious knowledge, equivalent to revelation. According 
to Atay, reason does not merely have an interpretative function but also a legislative one. 
The judgments issued by reason are, in his view, definitive, categorical, and beyond 
dispute-just like those derived from revelation. Revelation, in this sense, supports reason 
by confirming what reason affirms and prohibiting what reason rejects. Consequently, 
Atay asserts the subordination of revelation to reason, rather than the other way around. 
In his discussions on issues related to sami’yyāt in kalām and legal matters addressed in 
the series, atay offers new interpretations and ijtihād-based solutions in the light of 



Kur’ân’a Göre Araştırmalar Serisi Örnekliğinde Hüseyin Atay’ın Akıl Anlayışı  •  321 
 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

reason. His explanations generally fall into the category of qiyas defined as istidlal bi’l-
shāhid’ala al-ghā’ib (reasoning from the known to the unknown), while no instances were 
found of the reverse category, istidlāl bi’l-ghā’ib ‘ala al-shāhid (reasoning from the 
unknown to the known). The principles that Atay frequently emphasizes in the Researches 
According to the Qur’ān series-such as the ease, universality, contemporaneity, relevance 
to human needs, and rationality of religion-indicate his broad application of inductive 
resoning (isiqrā’) within his rational method. It has been observed that Atay constructs a 
novel theological discourse through rational, speculative, and scriptural arguments in 
addressing the issues discussed in the series. 

Keywords 
Kalām, Reason, Rational Method, Hüseyin Atay, Qur’ānic Research Studies According to the 
Qur’ān 

Ethical Statement 
This study is based on the ongoing master’s thesis titled “Abū l-Hudhayl al-ʿAllāf’s 
Conception of the Cosmos,” conducted under the supervision of Assoc. Prof. Dr. Fatma 
Bayraktar Karahan. 
 

Type Conference Proceeding Abstract 
Received 2025-07-20 
Accepted 2025-08-07 
Published 2025-08-25 
Category Art & Humanities, Religion & Theology 
Research Area Religious Studies, Islamic Theology, Islamic Sects 
Conference : 
Title The 5th Turkish Symposium of Social Sciences 
Web https://sempozyum.okuokut.org/tsbs 
Location & Date Ankara, Türkiye; August 25-31, 2025 
Sponsor Ankara Yıldırım Beyazıt University; Oku Okut Association 
Proceeding Session Session 29 - Sunday, 31 August 2025 13.00-14.00 
Copyright © 2025 Zeyda Nur Sevim - Fatma Bayraktar Karahan. The authors 

retains the copyright and provides the publisher with a proper 
license to publish. 

License CC BY-NC 4.0 
Publisher Oku Okut Press 
Citation Sevim, Zeyda Nur - Bayraktar Karahan, Fatma. “Hüseyin Atay’s 

Understanding of Reason in the Context of the ‘Studies According 
to the Qur’ān’ Series”. The 5th Turkish Symposium of Social Sciences 
The Books of Abstracts. ed. Abdullah Demir. 318-321. Ankara: Oku 
Okut Press, 2025. https://doi.org/10.55709/okuokutyayinlari.82 



 

sempozyum.okuokut.org 
 

332  

Alevî Geleneğe Mensup Ocaklarda Kurban Telakkileri 

Mesude Nur Temiz 
 orcid.org/0000-0002-1147-352X  nurmesudem@gmail.com  ror.org/05ryemn72 

Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Kelam ve İslam Mezhepleri Tarihi 
Anabilim Dalı, Ankara, Türkiye 

Cenksu Üçer 
 orcid.org/0000-0001-9874-2990  cenksu.ucer@aybu.edu.tr  ror.org/05ryemn72 

Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi, İlahiyat Fakültesi, İslam Mezhepleri Tarihi Anabilim Dalı, 
Ankara, Türkiye 

Öz 
Bu çalışmada, Kurban ile ilgili âyet-i kerimeler ve İslam dünyasında yaygın anlayışlar esas 
alınarak Alevî nitelemeli ocaklarda var olan kurban telakkileri incelenmektedir. Bu 
çalışma, Alevîlikteki kurban telakkisini İslam dünyasında diğer Müslüman gruplardaki 
temel kurban telakkisini göz önünde bulundurup mukayeseli bir biçimde ele almayı 
amaçlamaktadır. Nitel araştırma hüviyetli çalışmamız deskriptif/betimleyici yöntem esas 
alınarak yürütülmüş bir durum çalışmasıdır. Araştırmanın verileri, doküman taraması 
yöntemiyle Alevî geleneğe mensup eserler ve diğer Müslüman grupların kaynaklarının 
incelenmesi ve sahada Alevî ocaklarda erkan yürüten dedelerle yapılan mülakatlardan elde 
edilmiş; sonrasında elde edilen verilerin analiz edilmesiyle yürütülmüştür. Alevî gelenek 
tasavvuf düşüncesi ve tarikat uygulamalarının hâkim olduğu ocaklar için kullanılan bir 
şemsiye kavramdır. Dolayısıyla Alevî gelenekte bir tasavvuf hayatı ön plandadır. Alevî 
gelenek İslam’ın temel ibadetlerinin Müslümanlar arasında yaygın olduğu şekliyle 
muhafaza etmekle beraber bunları tasavvuf düşüncesi ve tarikat hayatı kalıplarında 
şekillendirmiştir. İslam dünyasında kurban bütün Müslümanların farz, vacip, sünnet 
olarak yerine getirdikleri ibadetlerden birisidir. Alevî gelenekte kurban telakkisi, İslam’da 
Müslüman ekollerde var olan şekliyle Hz. İbrahim, Hz. İsmail, Allah’ın onlara koç hediye 
etmesi metaforu üzerinden anlamlandırılmıştır. Alevî-Bektaşî çevreler, kurban konusunda 
İslamiyet’teki yaygın anlayışı genel anlamda benimsemekte olup kurbanı sadece Allah’a 
sunarlar ve Kur’an’daki Hz. İbrahim-İsmail örneğiyle (Sâffât 37/99-110) ortaya konulan 
Allah yolunda, gerektiğinde canı bile olsa, en değerli varlığını O’nun için feda edebilmeyi 
sembolize eden bir anlayışla kurban keserler. Hatta kurban erkanlarında okunan 
gülbanklar da bu telakkinin formüle edilmiş halidir. Nitekim kurban-ı Halil, ferman-ı Celil, 
itaat-ı İsmail, tığ-i Cebrail ifadeleri bu durumun ete kemiğe bürünmüş halidir. Alevî 
gelenek bu ana telakkiye bağlı kurban ibadetini tarikat hayatına da taşımıştır. İçeri kurbanı 
ve dışarı kurbanı şeklinde yapılan bu tasnif bunun bir göstergesidir. İçeri kurbanları; İkrar 
Kurbanı, Görgü Kurbanı, Musahiplik Kurbanı, Düşkünlük Kurbanı, Dardan İndirme 
Kurbanı, Abdal Musa Kurbanı, Muharrem Kurbanı, Hızır Kurbanı. Dışarı kurbanları; Kurban 
Bayramı Kurbanı, Adak Kurbanları, Şükür Kurbanı, Nevruz Kurbanı, Türbe Ziyaret Kurbanı, 



Alevî Geleneğe Mensup Ocaklarda Kurban Telakkileri  •  323 
 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

Hıdırellez Kurbanı şeklindedir. Dolayısıyla Alevîlikteki kurban telakkisi İslam’ın diğer 
Müslüman gruplardaki kurban telakkisi ile birebir örtüşmektedir. 

Anahtar Kelimeler 
İslam Mezhepler Tarihi, Kurban, Tasavvuf, Alevi Nitelemeli Ocaklar, Dışarı Kurbanı, İçeri 
Kurbanı 

Etik Beyan 
Bu çalışma, 223K214 numaralı TÜBİTAK 1001 projesi kapsamında yürütülen alan 
araştırmasına dayanmaktadır. Araştırma için Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi Sosyal 
ve Beşeri Bilimler Etik Kurulu'ndan izin alınmıştır (02.11.2023/24). 
 

Türü Bildiri Özeti 
Geliş Tarihi 23.07.2025 
Kabul Tarihi 01.08.2025 
Yayım Tarihi 25.08.2025 
Kategori Sanat ve Beşeri Bilimler, Dinî Araştırmalar - İlahiyat 
Araştırma Alanı Kelam - Mezhepler Tarihi 
Sempozyum : 
Adı 5. Türkiye Sosyal Bilimler Sempozyumu 
Web https://sempozyum.okuokut.org/tsbs 
Yer ve Tarih Ankara, Türkiye; 25-31 Ağustos 2025 
Sponsor Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi; Oku Okut Derneği 
Oturum Bilgisi 30. Oturum - 31 Ağustos 2025 Pazar 15.00-16.00 
Telif Hakkı © 2025 Mesude Nur Temiz - Cenksu Üçer. Yazarlar telif hakkını 

elinde tutarak yayımcıya uygun lisans ile yayım izni vermiştir. 
Lisans CC BY-NC 4.0 
Yayımcı Oku Okut Yayınları 
Kaynak Gösterimi Temiz, Mesude Nur - Üçer, Cenksu. “Alevî Geleneğe Mensup 

Ocaklarda Kurban Telakkileri”. 5. Türkiye Sosyal Bilimler Sempozyumu 
Bildiri Özetleri Kitabı. ed. Abdullah Demir. 322-325. Ankara: Oku Okut 
Yayınları, 2025. https://doi.org/10.55709/okuokutyayinlari.82 

  



324  •  Mesude Nur Temiz - Cenksu Üçer 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

Conceptions of Sacrifice in the Ocaks Affiliated with the Alevî 
Tradition 

Mesude Nur Temiz 
 orcid.org/0000-0002-1147-352X  nurmesudem@gmail.com  ror.org/05ryemn72 

Ankara Yıldırım Beyazıt University, Institute of Social Sciences, Department of Kalam and Islamic 
Sects, Ankara, Türkiye 

Cenksu Üçer 
 orcid.org/0000-0001-9874-2990  cenksu.ucer@aybu.edu.tr  ror.org/05ryemn72 

Ankara Yıldırım Beyazıt University, Institute of Social Sciences, Department of Kalam and Islamic 
Sects, Ankara, Türkiye 

Abstract 
This study examines the concept of sacrifice within Alevi lodges, based on verses related 
to sacrifice and common understandings in the Islamic world. This study aims to examine 
the concept of sacrifice in Alevism in a comparative manner, considering the fundamental 
concept of sacrifice in other Muslim groups in the Islamic world. This qualitative research 
is a case study conducted using a descriptive method. The research data was obtained 
through document review, examining works belonging to the Alevi tradition and sources 
from other Muslim groups, and interviews with dedes who led the rituals within Alevi 
lodges. The data was then analyzed. The Alevi tradition is an umbrella term for lodges 
dominated by Sufi thought and religious practices. Therefore, a Sufi life is prominent in 
the Alevi tradition. While the Alevi tradition preserves the fundamental practices of Islam 
as they are prevalent among Muslims, it has shaped these practices within the framework 
of Sufi thought and religious practices. In the Islamic world, sacrifice is one of the acts of 
worship performed by all Muslims as a fardh, wajib, and sunnah. In the Alevi tradition, the 
concept of sacrifice, as found in Muslim schools of Islam, is interpreted through the 
metaphor of Abraham and Ishmael, God’s gift of a ram to them. Alevi-Bektashi circles 
generally embrace the prevailing understanding of sacrifice in Islam, offering it solely to 
God. They perform sacrifices with a view to symbolizing the willingness to sacrifice one’s 
most precious possession, even one’s own life, for God’s sake, as illustrated by the Quranic 
example of Abraham and Ishmael (Quran, As-Saffat, 37:99-110). Indeed, the Gülbanks 
recited during the rituals of sacrifice are a formalization of this understanding. Indeed, the 
expressions “Khalil’s sacrifice,” “Decree of the Exalted,” “Obedience of Ismail,” and “Tığ-i 
Cebrail” are the embodiment of this concept. The Alevi tradition has also incorporated the 
practice of sacrifice, based on this fundamental understanding, into the life of the Sufi 
order. This classification into “inner” and “outer” sacrifices is a clear indication of this. 
Internal sacrifices include the “İkrar Sacrifice,” “Görgü” Sacrifice, “Musahiplik” Sacrifice, 
“Düşkünlük Sacrifice,” “Dardan İndirme Sacrifice,” “Abd al-Musa” Sacrifice, “Muharram” 
Sacrifice, and “Hızır” Sacrifice. External sacrifices include the “Eid al-Adha” Sacrifice, 
“Vow Sacrifice,” “Thanksgiving” Sacrifice, “Nevruz” Sacrifice, “Shrift Visit” Sacrifice, and 



Alevî Geleneğe Mensup Ocaklarda Kurban Telakkileri  •  325 
 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

“Hıdırellez” Sacrifice. Therefore, the understanding of sacrifice in Alevism is completely 
consistent with the understanding of sacrifice in other Muslim groups in Islam. 

Keywords 
History of Islamic Sects, Sacrifice, Sufism, Alevi-Characterized Hearths, Outside Sacrifice, 
Inside Sacrifice 

Ethical Statement 
This study is based on the field research conducted within the scope of the TÜBİTAK 1001 
project no. 223K214. Ethical approval for the research was obtained from the Social and 
Human Sciences Ethics Committee of Ankara Yıldırım Beyazıt University (Decision dated 
02.11.2023 / no. 24). 
 

Type Conference Proceeding Abstract 
Received 2025-07-23 
Accepted 2025-08-01 
Published 2025-08-25 
Category Art & Humanities, Religion & Theology 
Research Area Religious Studies, Islamic Theology, Islamic Sects 
Conference : 
Title The 5th Turkish Symposium of Social Sciences 
Web https://sempozyum.okuokut.org/tsbs 
Location & Date Ankara, Türkiye; August 25-31, 2025 
Sponsor Ankara Yıldırım Beyazıt University; Oku Okut Association 
Proceeding Session Session 30 - Sunday, 31 August 2025 15.00-16.00 
Copyright © 2025 Mesude Nur Temiz - Cenksu Üçer. The authors retains the 

copyright and provides the publisher with a proper license to 
publish. 

License CC BY-NC 4.0 
Publisher Oku Okut Press 
Citation Temiz, Mesude Nur - Üçer, Cenksu. “Conceptions of Sacrifice in the 

Ocaks Affiliated with the Alevî Tradition”. The 5th Turkish 
Symposium of Social Sciences The Books of Abstracts. ed. Abdullah 
Demir. 322-325. Ankara: Oku Okut Press, 2025. 
https://doi.org/10.55709/okuokutyayinlari.82 



 

sempozyum.okuokut.org 
 

336  

Dört Kapı Kırk Makam Anlayışı Bağlamında Alevi Geleneğin Ocak 
Yapılanması ve Tasavvufi Boyutu 

Zeynep Özata 
 orcid.org/0009-0004-4017-1776  ozatazeynep1@gmail.com  ror.org/05ryemn72 

Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, İslam Mezhepleri Tarihi 
Anabilim Dalı, Ankara, Türkiye 

Cenksu Üçer 
 orcid.org/0000-0001-9874-2990  cenksu.ucer@aybu.edu.tr  ror.org/05ryemn72 

Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi, İlahiyat Fakültesi, İslam Mezhepleri Tarihi Anabilim Dalı, 
Ankara, Türkiye 

Öz 
Bu çalışmada “dört kapı kırk makam” anlayışı çerçevesinde Alevi geleneğin ocak 
yapılanması ve tasavvufi boyutu ele alınmıştır. Son zamanlarda Alevi gelenek ve 
mensupları hakkında tartışmalar söz konudur. Söz gelimi “dört kapı kırk makam” ilkesinin 
özellikle günümüzde sadece Alevi ismi ile nitelendirilen ocak ve gruplarda olduğu yönünde 
bir kanaat olduğu müşahede edilmiştir. Bu sebeple dört kapı anlayışının Anadolu’daki 
bütün gruplarda incelenmesi; dört kapı kırk makam anlayışının da Alevi ocaklardaki 
farklılıkları dikkate alarak ele alınması önemli görülmüştür. Bu itibarla “dört kapı kırk 
makam” anlayışının Anadolu’da varlığını sürdüren gruplardaki yansımaları ele alınmıştır. 
Ayrıca Alevi nitelemeli ocaklar arasındaki dört kapı kırk makam anlayışının farklı 
yorumları da ortaya konulmuştur. Zira her ocağın kendi gerçekliği ile ele alınması son 
derece önemlidir. Nitel bir araştırma olan bu çalışma fenomonolojik yaklaşımla 
yürütülmüştür. Araştırmanın verileri, doküman taraması yöntemiyle Alevi geleneğe 
mensup eserler ve diğer Müslüman grupların kaynaklarının incelenmesi ve sahada Alevi 
ocaklarda erkan yürüten dedelerle yapılan mülakatlardan elde edilmiş; sonrasında elde 
edilen verilerin analiz edilmesiyle yürütülmüştür. Çalışma sonucunda hem tasavvuf 
ekollerinde hem Alevi geleneğe mensup ocaklarda “insan-ı kamil” yetiştirmenin esas 
olduğu görülmüştür. Her iki gelenekte de insan-ı kamil yetiştirilmesi için gidilmesi 
gereken yol ve aşamalar dört kapı anlayışı üzerinden şekillenmiştir. Söz konusu dört 
kapının sıralamasında hem farklı tasavvuf ekollerinde hem Alevi gelenek mensubu 
ocaklarda farklılıklar olduğu görülmektedir. Buna göre kimi tasavvuf ekolleri dört kapıyı 
“şeriat, tarikat, marifet, hakikat” (Kadiriyye) sıralamasında, kimi tasavvuf ekolleri ise 
“şeriat, tarikat, hakikat, marifet” (Mevlevilik ve Melamilik) sıralamasında almaktadır. 
Kapılardaki sıralama farklılığı şeklinde tezahür eden tasavvuf geleneğindeki bu olgunun 
Alevi geleneğe mensup ocaklarda da söz konusu olduğu görülmektedir. Nitekim kimi 
ocaklar “şeriat, tarikat, marifet, hakikat” (Seyyid Köse Süleyman Ocağı); kimi ocaklar 
“şeriat, tarikat, hakikat, marifet” (Baba Mansur Ocağı), kimi ocaklar ise “şeriat, tarikat, 
hakikat ve hakkul-hakikat” (Dede Garkın Ocağı) olarak sıralamıştır. Bu durum Alevi ismi 
ile nitelendirilen ocak ve grupların aralarındaki ocak farklılıklarına rağmen temel prensip 



Dört Kapı Kırk Makam Anlayışı Bağlamında Alevi Geleneğin Ocak Yapılanması ve Tasavvufi Boyutu  •  327 
 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

dikkate alındığında, tasavvuf geleneği içerisinde değerlendirilmesi gerektiğini 
göstermektedir. 

Anahtar Kelimeler 
İslam Mezhepleri Tarihi, Dört Kapı, Tasavvuf, Alevi Nitelemeli Ocaklar, Kırk Makam 

Etik Beyan 
Bu çalışma, 223K214 numaralı TÜBİTAK 1001 projesi kapsamında yürütülen alan 
araştırmasına dayanmaktadır. Araştırma için Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi Sosyal 
ve Beşeri Bilimler Etik Kurulu'ndan izin alınmıştır (02.11.2023/24). 
 

Türü Bildiri Özeti 
Geliş Tarihi 23.07.2025 
Kabul Tarihi 02.08.2025 
Yayım Tarihi 25.08.2025 
Kategori Sanat ve Beşeri Bilimler, Dinî Araştırmalar - İlahiyat 
Araştırma Alanı Kelam - Mezhepler Tarihi 
Sempozyum : 
Adı 5. Türkiye Sosyal Bilimler Sempozyumu 
Web https://sempozyum.okuokut.org/tsbs 
Yer ve Tarih Ankara, Türkiye; 25-31 Ağustos 2025 
Sponsor Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi; Oku Okut Derneği 
Oturum Bilgisi 30. Oturum - 31 Ağustos 2025 Pazar 15.00-16.00 
Telif Hakkı © 2025 Zeynep Özata - Cenksu Üçer. Yazarlar telif hakkını elinde 

tutarak yayımcıya uygun lisans ile yayım izni vermiştir. 
Lisans CC BY-NC 4.0 
Yayımcı Oku Okut Yayınları 
Kaynak Gösterimi Özata, Zeynep - Üçer, Cenksu. “Dört Kapı Kırk Makam Anlayışı 

Bağlamında Alevi Geleneğin Ocak Yapılanması ve Tasavvufi 
Boyutu”. 5. Türkiye Sosyal Bilimler Sempozyumu Bildiri Özetleri Kitabı. 
ed. Abdullah Demir. 326-329. Ankara: Oku Okut Yayınları, 2025. 
https://doi.org/10.55709/okuokutyayinlari.82 

  



328  •  Zeynep Özata - Cenksu Üçer 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

The Hearth Structure and Sufi Dimension of the Alevi Tradition in 
the Context of the Four Doors and Forty Ranks Concept 

Zeynep Özata 
 orcid.org/0009-0004-4017-1776  ozatazeynep1@gmail.com  ror.org/05ryemn72 

Ankara Yıldırım Beyazıt University, Institute of Social Sciences, Department of Islamic Sects, 
Ankara, Türkiye 

Cenksu Üçer 
 orcid.org/0000-0001-9874-2990  cenksu.ucer@aybu.edu.tr  ror.org/05ryemn72 

Ankara Yıldırım Beyazıt University, Faculty of Theology, Department of History of Islamic Sects, 
Ankara, Türkiye 

Abstract 
In this study the ocak (hearth) structure and the mystical dimension of the Alevi tradition 
are examined within the framework of the “four doors and forty ranks” doctrine. In recent 
times, there has been increasing debate concerning the Alevi tradition and its adherents. 
For instance, it has been observed that there is a prevailing view that the principle of “four 
doors and forty ranks” exists exclusively in the ocaks and groups identified solely as Alevi 
today. For this reason it has been deemed important to analyze the understanding of the 
four doors across all groups in Anatolia and to consider the variations of the “four doors 
and forty ranks” concept among different Alevi ocaks. 
Accordingly, this study explores the manifestations of the “four doors and forty ranks” 
understanding among various Anatolian groups. Furthermore it presents the diverse 
interpretations of this concept among different Alevi-labeled ocaks. This diversity 
highlights the necessity of analyzing each ocak within the context of its own unique 
reality. This qualitative research has been conducted using a phenomenological approach. 
The data for the research were obtained through document scanning, through studies of 
communities belonging to the Alevi tradition and other Muslims, and from interviews with 
dedes, who were the leaders of the Alevi lodges, in the field. The data obtained was then 
analyzed. 
The study reveals that the central goal in both Sufi schools and Alevi ocaks is to cultivate 
the insan-ı kamil (Perfect Human Being). In both traditions, the path and stages required 
to attain this ideal are shaped through the understanding of the four doors. It has been 
observed that the order of these gates varies across different Sufi schools as well as among 
Alevi ocaks. For example while some Sufi orders follow the sequence “Sharia, Tariqa, 
Ma’rifa, Haqiqa” (as in the Qadiriyya), others follow “Sharia, Tariqa, Haqiqa, Ma’rifa” (as in 
the Mevlevi and Malamati traditions). 
Similarly this variation in the sequence of the gates is also evident among Alevi ocaks. For 
instance the Seyyid Köse Süleyman Ocak follows “Sharia, Tariqa, Ma’rifa, Haqiqa”; the Baba 
Mansur Ocak follows “Sharia, Tariqa, Haqiqa, Ma’rifa”; and the Dede Garkın Ocak adopts 
the sequence “Sharia, Tariqa, Haqiqa, and Haqqu’l-Haqiqa.” Despite these differences, this 
diversity indicates that the ocaks and groups identified as Alevi—regardless of the internal 



Dört Kapı Kırk Makam Anlayışı Bağlamında Alevi Geleneğin Ocak Yapılanması ve Tasavvufi Boyutu  •  329 
 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

variations among them—should be evaluated within the broader Sufi tradition when the 
underlying principles are taken into account. 

Keywords 
History of Islamic Sects, Four Doors, Sufism, Alevi-Characterized Lodges, Forty Ranks 

Ethical Statement 
This study is based on the field research conducted within the scope of the TÜBİTAK 1001 
project no. 223K214. Ethical approval for the research was obtained from the Social and 
Human Sciences Ethics Committee of Ankara Yıldırım Beyazıt University (Decision dated 
02.11.2023 / no. 24). 
 

Type Conference Proceeding Abstract 
Received 2025-07-23 
Accepted 2025-08-02 
Published 2025-08-25 
Category Art & Humanities, Religion & Theology 
Research Area Religious Studies, Islamic Theology, Islamic Sects 
Conference : 
Title The 5th Turkish Symposium of Social Sciences 
Web https://sempozyum.okuokut.org/tsbs 
Location & Date Ankara, Türkiye; August 25-31, 2025 
Sponsor Ankara Yıldırım Beyazıt University; Oku Okut Association 
Proceeding Session Session 30 - Sunday, 31 August 2025 15.00-16.00 
Copyright © 2025 Zeynep Özata - Cenksu Üçer. The authors retains the 

copyright and provides the publisher with a proper license to 
publish. 

License CC BY-NC 4.0 
Publisher Oku Okut Press 
Citation Özata, Zeynep - Üçer, Cenksu. “The Hearth Structure and Sufi 

Dimension of the Alevi Tradition in the Context of the Four Doors 
and Forty Ranks Concept”. The 5th Turkish Symposium of Social 
Sciences The Books of Abstracts. ed. Abdullah Demir. 326-329. Ankara: 
Oku Okut Press, 2025. 
https://doi.org/10.55709/okuokutyayinlari.82 



 

sempozyum.okuokut.org 
 

340  

Avrupa’da Muhafaza Edilen Türk İslam Yazmaları: Leiden 
Üniversitesi Örneği 

Azranur Açıkgöz 
 orcid.org/0000-0001-5250-3150  azranurackgz@gmail.com  ror.org/0411seq30 

Kocaeli Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, İslam Tarihi Anabilim Dalı, Kocaeli, Türkiye 

Öz 
Türk İslam Edebiyatı, Osmanlı döneminden günümüze kadar uzanan ve farklı dönemlerde 
oluşmuş çok zengin bir metin geleneğini içinde barındırır. Bu edebî mirasın önemli bir 
kısmı yazma eserler olarak günümüze ulaşmış, hem içerikleri hem de fiziksel özellikleriyle 
araştırmacılar için çok katmanlı ve çok yönlü bir kaynak hâline gelmiştir. Çeşitli bilim 
dallarına, edebiyat türlerine ve kültürel mirasa ilişkin veriler barındıran bu eserler, 
yalnızca metin içeriği açısından değil; aynı zamanda istinsah teknikleri, cilt sanatları, kâğıt 
üretim yöntemleri gibi maddî unsurlarıyla da dikkat çeker. Bu çalışma, Avrupa’da, özellikle 
Leiden Üniversitesi Kütüphanesi’nde muhafaza edilen Osmanlı Türkçesiyle yazılmış Türk-
İslam yazmalarını incelemektedir. Araştırmada söz konusu yazmaların tarihî bağlamı, 
koleksiyonun oluşum süreci, fiziksel yapıları, korunma koşulları ve günümüzdeki erişim 
imkânları ele alınmıştır. Leiden koleksiyonunun temelini, 17. yüzyılda Levinus Warner 
başta olmak üzere birçok şarkiyatçının katkısıyla oluşturulan Legatum Warnerianum adlı 
yazma eser arşivi teşkil etmektedir. Bu arşiv, Osmanlı’nın farklı bölgelerinden temin 
edilmiş ve dönemin entelektüel çevreleri aracılığıyla Avrupa’ya taşınmıştır. Koleksiyonda 
tefsir, fıkıh, kelâm, tasavvuf ve edebiyat alanlarına ait çok sayıda eser yer almakta; bu 
eserler hem içerik hem de biçim bakımından ayrıntılı biçimde değerlendirilmiştir. 
Kodikolojik olarak cilt yapısı, kâğıt türü, su damgaları ve istinsah kayıtları; paleografik 
olarak ise hat türleri, satır düzeni ve yazı biçimleri incelenmiştir. Çalışmada yöntem olarak 
Leiden Üniversitesi’nin dijital koleksiyon sistemi ile fiziki arşiv belgelerinden 
yararlanılmış; ayrıca Türkiye’deki yazma eser kütüphanelerinde uygulanan kataloglama, 
koruma ve dijitalleştirme yöntemleriyle karşılaştırmalı analiz yapılmıştır. Böylece hem 
Avrupa hem de Türkiye bağlamında yazma eserlerin muhafaza ve erişim süreçleri 
değerlendirilmiştir. Araştırma sürecinde yazmaların Avrupa’ya hangi yollarla ulaştığı, 
Avrupa’da nasıl sınıflandırılıp kataloglandığı ve bilimsel çalışmalara nasıl kaynaklık ettiği 
tarihî belgeler ışığında ortaya konulmuştur. Sonuç olarak Leiden Üniversitesi 
koleksiyonunun, içeriksel zenginliği, fiziksel korunma düzeyi ve dijital erişim imkânları 
bakımından gelişmiş bir yapıya sahip olduğu belirlenmiştir. Bu özellikleriyle 
koleksiyon, Türkiye’deki yazma eser kurumlarına metodolojik anlamda örnek teşkil 
etmekte; metin neşri, karşılaştırmalı edebiyat, kültürel tarih ve filolojik araştırmalar için 
önemli bir başvuru kaynağı sunmaktadır. 

Anahtar Kelimeler 
Türk İslam Edebiyatı, Yazma Eser Kütüphaneleri, Leiden Üniversitesi Koleksiyonu, 
Kodikoloji, Paleografi, Kültürel Mirasın Korunması, Edisyon Kritik 
 



Avrupa’da Muhafaza Edilen Türk İslam Yazmaları: Leiden Üniversitesi Örneği  •  331 
 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

Türü Bildiri Özeti 
Geliş Tarihi 30.07.2025 
Kabul Tarihi 01.08.2025 
Yayım Tarihi 25.08.2025 
Kategori Sanat ve Beşeri Bilimler, Dil ve Dilbilim 
Araştırma Alanı Türk İslam Edebiyatı 
Sempozyum : 
Adı 5. Türkiye Sosyal Bilimler Sempozyumu 
Web https://sempozyum.okuokut.org/tsbs 
Yer ve Tarih Ankara, Türkiye; 25-31 Ağustos 2025 
Sponsor Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi; Oku Okut Derneği 
Oturum Bilgisi 31. Oturum - 31 Ağustos 2025 Pazar 17.00-18.00 
Telif Hakkı © 2025 Azranur Açıkgöz. Yazar telif hakkını elinde tutarak yayımcıya 

uygun lisans ile yayım izni vermiştir. 
Lisans CC BY-NC 4.0 
Yayımcı Oku Okut Yayınları 
Kaynak Gösterimi Açıkgöz, Azranur. “Avrupa’da Muhafaza Edilen Türk İslam 

Yazmaları: Leiden Üniversitesi Örneği”. 5. Türkiye Sosyal Bilimler 
Sempozyumu Bildiri Özetleri Kitabı. ed. Abdullah Demir. 330-333. 
Ankara: Oku Okut Yayınları, 2025. 
https://doi.org/10.55709/okuokutyayinlari.82 

  



332  •  Azranur Açıkgöz 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

Turkish Islamic Manuscripts Preserved in Europe: The Case of 
Leiden University 

Azranur Açıkgöz 
 orcid.org/0000-0001-5250-3150  azranurackgz@gmail.com  ror.org/0411seq30 

Kocaeli University, Institute of Social Sciences, Department of Islamic History, Kocaeli, Türkiye 

Abstract 
Turkish Islamic literature encompasses a rich textual tradition extending from the 
Ottoman period to the present, formed over different historical stages. A significant 
portion of this literary heritage has survived in the form of manuscripts, which have 
become multi-layered and multifaceted sources for researchers, both in terms of their 
textual content and their physical characteristics. Containing information related to 
various scientific disciplines, literary genres, and cultural heritage, these works draw 
attention not only for their textual value but also for their material aspects such as 
transcription techniques, bookbinding arts, and paper production methods. This study 
examines Turkish-Islamic manuscripts written in Ottoman Turkish and preserved in 
Europe, particularly in the Library of Leiden University. The research addresses the 
historical context of these manuscripts, the process of the collection’s formation, their 
physical structures, preservation conditions, and current accessibility. The foundation of 
the Leiden collection is the Legatum Warnerianum manuscript archive, created in the 17th 
century primarily through the efforts of Levinus Warner and many other Orientalists. This 
archive was compiled from works obtained in different regions of the Ottoman Empire and 
transferred to Europe through the networks of the period’s intellectual circles. The 
collection contains numerous works in the fields of Tafsīr, fiqh, kalam, Sufism, and 
literature, which have been evaluated in detail in terms of both content and form. 
Codicological analyses include bookbinding structures, paper types, watermarks, and 
transcription records; paleographic analyses focus on script types, line arrangements, and 
writing styles. Methodologically, the study employs both the digital collection system of 
Leiden University and its physical archive documents. Furthermore, a comparative 
analysis was carried out with the cataloging, preservation, and digitization practices 
applied in manuscript libraries in Türkiye. In this way, the processes of preservation and 
access to manuscripts have been evaluated within both European and Turkish contexts. 
The research also investigates, in light of historical documents, the routes by which the 
manuscripts reached Europe, how they were classified and cataloged there, and the ways 
in which they have served as sources for scholarly studies. The study concludes that the 
Leiden University collection possesses an advanced structure in terms of content richness, 
physical preservation, and digital accessibility. With these features, the collection provides 
methodological examples for manuscript institutions in Türkiye and serves as a valuable 



Avrupa’da Muhafaza Edilen Türk İslam Yazmaları: Leiden Üniversitesi Örneği  •  333 
 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

reference for textual editing, comparative literature, cultural history, and philological 
research. 

Keywords 
Turkish Islamic Literature, Manuscript Libraries, Leiden University Collection, Codicology, 
Paleography, Preservation of Cultural Heritage, Critical Edition 
 

Type Conference Proceeding Abstract 
Received 2025-07-30 
Accepted 2025-08-01 
Published 2025-08-25 
Category Art & Humanities, Language & Linguistics 
Research Area Turkish Islamic Literature 
Conference : 
Title The 5th Turkish Symposium of Social Sciences 
Web https://sempozyum.okuokut.org/tsbs 
Location & Date Ankara, Türkiye; August 25-31, 2025 
Sponsor Ankara Yıldırım Beyazıt University; Oku Okut Association 
Proceeding Session Session 31 - Sunday, 31 August 2025 17.00-18.00 
Copyright © 2025 Azranur Açıkgöz. The author retains the copyright and 

provides the publisher with a proper license to publish. 
License CC BY-NC 4.0 
Publisher Oku Okut Press 
Citation Açıkgöz, Azranur. “Turkish Islamic Manuscripts Preserved in 

Europe: The Case of Leiden University”. The 5th Turkish Symposium of 
Social Sciences The Books of Abstracts. ed. Abdullah Demir. 330-333. 
Ankara: Oku Okut Press, 2025. 
https://doi.org/10.55709/okuokutyayinlari.82 



 

sempozyum.okuokut.org 
 

344  

Tasvir Yasağının Sanatsal Yansıması: İslam Sanatında Temsil ve 
Soyutluk 

Hatice Engin 
 orcid.org/0000-0002-7796-1171  enginhatice42@gmail.com  ror.org/041jyzp61 

Van Yüzüncü Yıl Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Sanat Tarihi Anabilim Dalı, Van, Türkiye  

Öz 
İslam sanatının temel dinamiklerinden biri tasvir yasağıdır; yani insan ve canlı varlıkların 
doğrudan betimlenmesinin sınırlandırılmasıdır. Bu kural, hem dini metinlerdeki teolojik 
dayanaklara hem de tarihsel süreçte gelişen kültürel uygulamalara dayanmaktadır. Tasvir 
yasağı, figüratif anlatımın kısıtlanmasıyla birlikte sanatın farklı anlatım biçimlerine 
yönelmesine neden olmuş ve bu yönelim özellikle soyut sanat formlarının gelişimini 
sağlamıştır. Tasvir yasağının getirdiği sınırlamalar, İslam sanatında estetik anlamda bir 
engel olmaktan ziyade yaratıcı bir imkân olarak görülmüştür. Özellikle hat sanatı, tezhip 
ve geometrik desenler gibi soyut öğeler, yalnızca süsleme amaçlı değil aynı zamanda derin 
manevi ve teolojik anlamları ifade eden araçlar haline gelmiştir. Bu geometrik motiflerin 
tekrarı ve sonsuzluğu, İslam’ın tevhid anlayışını, yani birliğini sanat yoluyla 
somutlaştırmayı sağlamıştır. Ayrıca hat sanatı, Kuran’ın kutsal metnini görsel bir biçime 
dönüştürerek, kutsal metin ve sanat arasında güçlü bir bağ oluşturmuştur. Tasvir yasağı 
figüratif anlatımın yerine soyut ve sembolik ifadelerin zenginleştiği, anlam katmanlarının 
derinleştiği özgün bir estetik geleneğin doğmasına bu anlamda zemin hazırlamıştır. 
Soyutlama ve sembolizm, hem kutsalın görünmeyen yönlerini açığa çıkaran hem de 
sanatsal yaratıcılığı besleyen temel unsurlar olmuştur. Bu çalışmada, tasvir yasağının 
sanatsal üretimde figüratif temsilden soyut anlatımlara geçişi nasıl tetiklediği, farklı 
dönem ve coğrafyalardaki yansımalarıyla birlikte incelenmiş, İslam sanatının ve 
estetiğinin özgün görsel dili ve düşünsel yapısı üzerine yeni bir bakış açısı sunmayı 
amaçlamıştır. Çalışmada öncelikle tasvir yasağının teolojik ve tarihsel arka planı ele 
alınarak, bu ilkenin İslam coğrafyalarının farklı dönemlerindeki sanatsal temsile etkisi 
irdelenmiştir. Bu bağlamda, İslam sanatındaki soyut biçimler; hat, geometrik desenler ve 
tezhip gibi unsurlar üzerinden şekillenen görsel dilin, metafizik temellerle nasıl 
bütünleştiği ortaya konmaya çalışılmıştır. 

Anahtar Kelimeler 
Sanat, İslam Sanatı, Estetik, Soyut, Temsil, Tasvir 
 

Türü Bildiri Özeti 
Geliş Tarihi 25.07.2025 
Kabul Tarihi 30.07.2025 
Yayım Tarihi 25.08.2025 
Kategori Sanat ve Beşeri Bilimler, Sanat ve Mimarlık 
Araştırma Alanı Sanat - Müzik 
Sempozyum : 



Tasvir Yasağının Sanatsal Yansıması: İslam Sanatında Temsil ve Soyutluk  •  335 
 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

Adı 5. Türkiye Sosyal Bilimler Sempozyumu 
Web https://sempozyum.okuokut.org/tsbs 
Yer ve Tarih Ankara, Türkiye; 25-31 Ağustos 2025 
Sponsor Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi; Oku Okut Derneği 
Oturum Bilgisi 31. Oturum - 31 Ağustos 2025 Pazar 17.00-18.00 
Telif Hakkı © 2025 Hatice Engin. Yazar telif hakkını elinde tutarak yayımcıya 

uygun lisans ile yayım izni vermiştir. 
Lisans CC BY-NC 4.0 
Yayımcı Oku Okut Yayınları 
Kaynak Gösterimi Engin, Hatice. “Tasvir Yasağının Sanatsal Yansıması: İslam 

Sanatında Temsil ve Soyutluk”. 5. Türkiye Sosyal Bilimler Sempozyumu 
Bildiri Özetleri Kitabı. ed. Abdullah Demir. 334-337. Ankara: Oku Okut 
Yayınları, 2025. https://doi.org/10.55709/okuokutyayinlari.82 

  



336  •  Hatice Engin 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

The Artistic Reflection of the Prohibition of Depiction: 
Representation and Abstraction in Islamic Art 

Hatice Engin 
 orcid.org/0000-0002-7796-1171  enginhatice42@gmail.com  ror.org/041jyzp61 

Van Yüzüncü Yıl University, Institute of Social Sciences, Department of Art History, Van, Türkiye 

Abstract 
One of the fundamental dynamics of Islamic art is the prohibition of depiction—that is, the 
restriction of direct depictions of humans and living beings. This rule is based on both 
theological underpinnings in religious texts and cultural practices that have developed 
throughout history. The prohibition of depiction, along with the restriction of figurative 
expression, led art to turn to different forms of expression, and this tendency, in 
particular, fostered the development of abstract art forms. The limitations imposed by the 
prohibition of depiction were seen in Islamic art not as an aesthetic obstacle but as a 
creative opportunity. Abstract elements, in particular, such as calligraphy, illumination, 
and geometric patterns, became tools not only for decorative purposes but also for 
expressing profound spiritual and theological meanings. The repetition and infinity of 
these geometric motifs enabled Islam’s understanding of monotheism, or unity, to be 
embodied through art. Furthermore, calligraphy transformed the sacred text of the Quran 
into a visual form, creating a strong bond between the sacred text and art. The prohibition 
of depiction paved the way for the emergence of a unique aesthetic tradition that, in place 
of figurative expression, enriched abstract and symbolic expressions, deepening layers of 
meaning. Abstraction and symbolism became fundamental elements that both revealed 
the hidden aspects of the sacred and nourished artistic creativity. This study aims to offer 
a new perspective on the distinctive visual language and intellectual structure of Islamic 
art and aesthetics by examining how the prohibition of depiction triggered the transition 
from figurative representation to abstract expression in artistic production, along with its 
implications across different periods and geographies. This study will first examine the 
theological and historical background of the prohibition of depiction, and then examine 
its impact on artistic representation in different periods across Islamic geographies. In this 
context, we will attempt to reveal how the visual language, shaped by elements such as 
abstract forms, calligraphy, geometric patterns, and illumination in Islamic art, integrates 
with metaphysical foundations. 

Keywords 
Art,  Islamic Art, Aesthetics, Abstraction, Representation, Description 
 

Type Conference Proceeding Abstract 
Received 2025-07-25 
Accepted 2025-07-30 
Published 2025-08-25 
Category Art & Humanities, Art & Architecture 
Research Area Art - Music 



Tasvir Yasağının Sanatsal Yansıması: İslam Sanatında Temsil ve Soyutluk  •  337 
 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

Conference : 
Title The 5th Turkish Symposium of Social Sciences 
Web https://sempozyum.okuokut.org/tsbs 
Location & Date Ankara, Türkiye; August 25-31, 2025 
Sponsor Ankara Yıldırım Beyazıt University; Oku Okut Association 
Proceeding Session Session 31 - Sunday, 31 August 2025 17.00-18.00 
Copyright © 2025 Hatice Engin. The author retains the copyright and provides 

the publisher with a proper license to publish. 
License CC BY-NC 4.0 
Publisher Oku Okut Press 
Citation Engin, Hatice. “The Artistic Reflection of the Prohibition of 

Depiction: Representation and Abstraction in Islamic Art”. The 5th 
Turkish Symposium of Social Sciences The Books of Abstracts. ed. 
Abdullah Demir. 334-337. Ankara: Oku Okut Press, 2025. 
https://doi.org/10.55709/okuokutyayinlari.82 



 

sempozyum.okuokut.org 
 

348  

Türkiye ve Avusturya’da Monarşilerin Sonu: Cumhuriyete Geçiş 
Sonrası Hanedanlar 

Aydın Doğu 
 orcid.org/0000-0002-5189-1670  aydindogu@hotmail.com  ror.org/00dbd8b73 

Dokuz Eylül Üniversitesi, Atatürk İlkeleri ve İnkılap Tarihi Enstitüsü, Atatürk İlkeleri ve İnkılap 
Tarihi Anabilim Dalı, İzmir, Türkiye 

Öz 
1914 yılında dünya tarihinin o güne kadar gördüğü en kapsamlı ve en yıkıcı savaşı olan 
Birinci Dünya Savaşı başlamıştı. 1918 yılı Kasımına dek süren savaş boyunca yaşanan insan 
kayıplarının yanında, ülkeler ekonomik olarak büyük bir yıkıma uğramıştı. Aynı şekilde 
savaş, politika alanında büyük etkilere neden olmuş, büyük değişimler yaşanmıştı. 1917 
yılında Rus Çarlığı, önce Şubat Devrimi sonrasında Bolşevik Devrimi ile tarihe karışmıştı. 
Bu devlette yaşanan değişim, benzer şekilde savaşın kaybeden tarafı olan İttifak 
Devletlerinde de görülmüştü. Savaş sonrasında sınırlar değişip yeni devletler ortaya 
çıkarken tahtlar birbirini ardına devrilmişti. Türkiye ve Avusturya’da monarşilerin 
sonunun, Birinci Dünya Savaşı’nda yaşanan yenilgilerden kaynaklandığı açıktır. 
Çalışmamızda Birinci Dünya Savaşı’nın sonuçlarının yarattığı etkiyle Osmanlı ve 
Avusturya-Macaristan İmparatorluklarında monarşilerin yıkılıp yerine cumhuriyetlerin 
kurulması ve cumhuriyet rejimlerinde hanedanlarla ilişkili olarak kabul edilen kanun ve 
kararlar incelenmiştir. 11 Kasım’da sona eren Birinci Dünya Savaşı’nın ardından 
Avusturya’da cumhuriyetin ilanı edilmesiyle başlayan bu süreç, Türkiye’de saltanatın ve 
hilafetin kaldırılması ile devam etmişti. Günümüze dek süren bir tartışma konusu olan 
hanedanların durumu çalışmamızın temelini oluşturmaktadır. Avusturya ve Türkiye’de 
cumhuriyetlerin ilanı, egemenliğin Habsburg ve Osmanlı hanedanlarından alınıp millete 
verilmesi temeline dayanmaktadır. Ancak monarşilerin sona ermesi, hanedanların 
statülerinin ne olacağı tartışmalarını beraberinde getirmiştir. Türkiye ve Avusturya’da 
cumhuriyetlerin ilanı sonrasında hanedanların yurtdışına çıkarılması ve mallarının tasfiye 
edilmesi benzeri kararlar alınmıştı. Bununla beraber hanedanların ülkelerine dönme ve 
yeniden egemenliği elde etmeye yönelik sonuçsuz kalan faaliyetlerde bulunduğu 
görülmektedir. Çalışmamızda Türkiye ve Avusturya’da egemenliği yüzyıllarca yıldır elinde 
tutan hanedanların cumhuriyet sonrası durumlarına ilişkin uygulamalar karşılaştırılarak 
incelenmiştir. Osmanlı ve Habsburg hanedanına karşı Türkiye ve Avusturya’da cumhuriyet 
idareleri tarafından gerekli anayasal ve yasal adımlar atılarak cumhuriyet rejimlerinin 
korumaya alınması düşünülmüştü. Bu kapsamda yasal düzenlemeler temel alınarak 
monarşilerin hüküm sürdüğü ülkelerde cumhuriyet rejimine geçildikten sonra millet 
yerine hanedanların tekrar iktidar olma ihtimaline karşı alınan önlemler ortaya konması 
amaçlanmıştır. İki ülkede de hanedan üyelerinin sürgün edilmesi ve mallarına el 
konulması ele alınan ilk uygulamalardı. Böylelikle Osmanlı veya Habsburg hanedanına 
mensup kişilerin ülke yönetiminde etkili olmasının önüne geçilmişti. Bu hususta yüz yılı 
aşan bir süredir, Türkiye ve Avusturya’da hanedan ailelerinin herhangi bir çabasının 
başarıya ulaşmadığı ve cumhuriyet rejimlerinin devam ettiği görülmektedir. Dolayısıyla 



Türkiye ve Avusturya’da Monarşilerin Sonu: Cumhuriyete Geçiş Sonrası Hanedanlar  •  339 
 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

Türkiye ve Avusturya’da cumhuriyetlerin hanedanlara karşı aldıkları tavrın başarıya 
ulaştığını söylemek mümkündür. 

Anahtar Kelimeler 
Tarih, Siyasi Tarih, Monarşi, Cumhuriyet, Osmanlı, Habsburg 

Etik Beyan 
Bu çalışma, Doç. Dr. Hasan Taner Kerimoğlu danışmanlığında yürütmekte olduğumuz 
“Türkiye, Almanya ve Avusturya’da Cumhuriyete Geçiş Süreçleri Üzerine Karşılaştırmalı 
Bir İnceleme” başlıklı doktora tezine dayanmaktadır. 
 

Türü Bildiri Özeti 
Geliş Tarihi 29.07.2025 
Kabul Tarihi 06.08.2025 
Yayım Tarihi 25.08.2025 
Kategori Sanat ve Beşeri Bilimler, Tarih 
Araştırma Alanı Tarih 
Sempozyum : 
Adı 5. Türkiye Sosyal Bilimler Sempozyumu 
Web https://sempozyum.okuokut.org/tsbs 
Yer ve Tarih Ankara, Türkiye; 25-31 Ağustos 2025 
Sponsor Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi; Oku Okut Derneği 
Oturum Bilgisi 32. Oturum - 31 Ağustos 2025 Pazar 19.00-20.00 
Telif Hakkı © 2025 Aydın Doğu. Yazar telif hakkını elinde tutarak yayımcıya 

uygun lisans ile yayım izni vermiştir. 
Lisans CC BY-NC 4.0 
Yayımcı Oku Okut Yayınları 
Kaynak Gösterimi Doğu, Aydın. “Türkiye ve Avusturya’da Monarşilerin Sonu: 

Cumhuriyete Geçiş Sonrası Hanedanlar”. 5. Türkiye Sosyal Bilimler 
Sempozyumu Bildiri Özetleri Kitabı. ed. Abdullah Demir. 338-341. 
Ankara: Oku Okut Yayınları, 2025. 
https://doi.org/10.55709/okuokutyayinlari.82 

  



340  •  Aydın Doğu 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

The End of Monarchies in Türkiye And Austria: Dynasties After 
Transition to The Republic 

Aydın Doğu 
 orcid.org/0000-0002-5189-1670  aydindogu@hotmail.com  ror.org/00dbd8b73 

Dokuz Eylül University, Principals of Atatürk and Revolution History Institute, Department of 
Principals of Atatürk and Revolution History, İzmir, Türkiye 

Abstract 
In 1914, the First World War, the most extensive and destructive war in world history, 
began. Throughout the war, which continued until November 1918, countries suffered 
immense economic devastation in addition to the human losses incurred. Likewise, the 
war caused great impact in politics and great changes occured. In 1917, the Russian 
Tsardom was reduced to history, first by the February Revolution and then by the 
Bolshevik Revolution. The transformations experienced in this state were also reflected in 
the Central Powers, the losing sides of the war. While borders shifted and new states 
emerged after the war, thrones were overthrew one after another. It is clear that the end 
of monarchies in Turkey, Germany and Austria stemmed from the defeats suffered in 
World War I. In this study, the impact of the First World War on the collapse of monarchies 
in the Ottoman Empire and Austria-Hungary Empire and the establishment of republic 
instead, and the laws and decisions adopted in relation to dynasties in the republican 
regimes were examined. This process, which began with the declaration of the republic in 
Austria following the First World War that ended on November 11, continued with the 
abolition of the sultanate and the caliphate in Turkey. The status of the dynasties, which 
has been a subject of debate until today, forms the basis of our study. The declaration of 
republic in Austria and Türkiye was based on the transfer of sovereignty from the 
Habsburg and Ottoman dynasties to the nation. Yet, the end of monarchies brought about 
discussions about the status of dynasties. Following the declaration of republic in Türkiye 
and Austria, similar decisions were made to expel dynasties abroad and liquidate their 
properties. However, it is observed that dynasties engaged in inconclusive efforts to return 
to their homelands and regain sovereignty. In this study, the practices regarding the post-
republican situations of the dynasties that have held the sovereignty in Türkiye and 
Austria for centuries, have been comparatively examined. It was aimed to protect the 
republican regimes in Türkiye and Austria by taking the necessary constitutional and legal 
steps against the Ottoman and Habsburg dynasties. In this context, based on legal 
regulations, it is aimed to reveal the precautions taken against the possibility of dynasties 
coming to power again after the transition to a republican regime in countries where 
monarchies ruled. In both countries, the exile of dynasty members and the confiscation of 
their property were the first action taken. This prevented members of the Ottoman or 
Habsburg dynasty from exerting any influence in the country’s governance. For over a 
century, it appears that the efforts of dynasties in Turkey and Austria have failed in this 
regard, and republican regimes have persisted. Therefore, it is possible to say that the 



Türkiye ve Avusturya’da Monarşilerin Sonu: Cumhuriyete Geçiş Sonrası Hanedanlar  •  341 
 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

stance taken by the republics in Turkey and Austria against the dynasties has been 
successful. 

Keywords 
History, Political History, Monarchy, Republic, Ottoman, Habsburg 

Ethical Statement 
This study is based on the doctoral dissertation entitled "A Comparative Study of the 
Transition to the Republic in Türkiye, Germany and Austria," currently being conducted 
under the supervision of Assoc. Prof. Dr. Hasan Taner Kerimoğlu. 
 

Type Conference Proceeding Abstract 
Received 2025-07-29 
Accepted 2025-08-06 
Published 2025-08-25 
Category Art & Humanities, History 
Research Area History 
Conference : 
Title The 5th Turkish Symposium of Social Sciences 
Web https://sempozyum.okuokut.org/tsbs 
Location & Date Ankara, Türkiye; August 25-31, 2025 
Sponsor Ankara Yıldırım Beyazıt University; Oku Okut Association 
Proceeding Session Session 32 - Sunday, 31 August 2025 19.00-20.00 
Copyright © 2025 Aydın Doğu. The author retains the copyright and provides 

the publisher with a proper license to publish. 
License CC BY-NC 4.0 
Publisher Oku Okut Press 
Citation Doğu, Aydın. “The End of Monarchies in Türkiye And Austria: 

Dynasties After Transition to The Republic”. The 5th Turkish 
Symposium of Social Sciences The Books of Abstracts. ed. Abdullah 
Demir. 338-341. Ankara: Oku Okut Press, 2025. 
https://doi.org/10.55709/okuokutyayinlari.82 



 

sempozyum.okuokut.org 
 

351  

Psikotarih Çerçevesinde II. Abdülhamid’in Çocukluk ve Şehzadelik 
Dönemi 

Mustafa Oflas 
 orcid.org/0009-0009-7699-5597  mustafaoflas1999@gmail.com  ror.org/05ryemn72 

Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Tarih Anabilim Dalı, 
Ankara, Türkiye 

Öz 
Tarih, geçmişteki insani ve toplumsal olayları inceleyen bir bilim dalıdır ve belgelerle 
desteklenen verileri kapsar. Psikoloji, insan davranışlarını bilimsel yöntemlerle anlamayı 
hedeflerken, psikotarih, psikoloji ve tarihin birleşimiyle liderlerin davranışlarını ve 
toplumların çatışma dinamiklerini inceleyen disiplinler arası bir alandır. Psikotarih, 
bireylerin tarihsel eylemlerini psikolojik faktörlerle anlamaya çalışır ve bu eylemlerin 
yalnızca siyasi değil, psikolojik motivasyonlardan da etkilendiğini savunur. Psikotarihçiler, 
tarih ile psikanaliz arasında bir köprü kurarak geçmişin toplumsal hastalıklarını ele alır ve 
hem akademik araştırmacı hem de terapist rolü üstlenirler. Psikotarih çerçevesinde II. 
Abdülhamid’in çocukluğu ve şehzadeliği dönemindeki psikolojik etkilerini incelemeyi 
hedeflemektedir. Abdülhamid, erken yaşta annesini kaybetmenin getirdiği travmanın 
etkisiyle, psikolojik gelişiminde derin izler taşımaktadır. Annesiz büyüme deneyimi, onun 
duygusal dünyasında önemli bir boşluk yaratmış ve bu durum, ilerleyen yıllarda liderlik 
vasıflarını geliştirmesinde etkili olmuştur. Babası II. Abdülmecid’in gölgesinde geçen 
çocukluk dönemi, saray hayatının sunduğu sosyal izolasyon ve rekabet ortamında 
şekillenmiştir. Bu koşullar altında, Abdülhamid’in liderlik becerilerini geliştirme çabaları, 
onun gelecekteki yönetim anlayışını etkilemiş ve kişiliğinin temel taşlarını oluşturmuştur. 
Şehzade olarak geçirdiği bu dönem, Abdülhamid’in karakterinin oluşumunda kritik bir rol 
oynamıştır. Çocukluk dönemindeki travmalar, onun içe kapanık ve temkinli bir lider 
olmasına zemin hazırlamış, bu da devlet yönetimindeki kararlarını doğrudan etkilemiştir. 
Psikotarihsel analiz, Abdülhamid’in bu dönemde yaşadığı deneyimlerin, ilerleyen yıllarda 
aldığı siyasi kararlar üzerindeki etkisini anlamak için önemli bir araç sunmaktadır. Bu 
çalışma, Abdülhamid’in liderlik tarzını ve yönetim anlayışını daha iyi anlamak için 
geçmişteki deneyimlerinin nasıl bir etkide bulunduğunu ortaya koymayı hedeflemektedir. 
II. Abdülhamid’in çocukluk ve şehzadelik döneminin, Osmanlı İmparatorluğu’nun son 
dönem yönetim anlayışını şekillendiren önemli bir süreç olduğunu göstermektedir. Bu 
bağlamda, psikotarihsel bir bakış açısıyla yapılan incelemeler, tarihsel figürlerin psikolojik 
durumlarının anlaşılmasına katkıda bulunarak, tarihsel olayların daha derin bir şekilde 
yorumlanmasını sağlamaktadır. Klasik tarih yazımının ötesine geçerek disiplinlerarası bir 
yaklaşım benimseyen bu çalışma, tarihî bir şahsiyet olan Sultan II. Abdülhamid’in çocukluk 
ve şehzadelik dönemini psikolojik açıdan ele almaktadır. Tarih literatüründe benzer 



Doğa Felsefesi Açısından Âlemin Yaratılmışlığı: Platon ve Kindî Örneği  •  343 
 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

nitelikte çalışmaların sınırlı sayıda olduğu göz önüne alındığında, söz konusu çalışma, 
alanına özgün ve yenilikçi bir katkı sunma potansiyeli taşımaktadır. 

Anahtar Kelimeler 
Tarih, Psikotarih, II. Abdülhamid, Çocukluk, Şehzadelik, Liderlik 

Etik Beyan 
Bu çalışma, Doç. Dr. Mehmet Doğan danışmanlığında yürütülen “Psikotarih Çerçevesinde 
II. Abdülhamid” başlıklı yüksek lisans tezine dayanmaktadır. 
 

Türü Bildiri Özeti 
Geliş Tarihi 31.05.2025 
Kabul Tarihi 21.07.2025 
Yayım Tarihi 25.08.2025 
Kategori Sanat ve Beşeri Bilimler, Tarih 
Araştırma Alanı Tarih 
Sempozyum : 
Adı 5. Türkiye Sosyal Bilimler Sempozyumu 
Web https://sempozyum.okuokut.org/tsbs 
Yer ve Tarih Ankara, Türkiye; 25-31 Ağustos 2025 
Sponsor Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi; Oku Okut Derneği 
Oturum Bilgisi 32. Oturum - 31 Ağustos 2025 Pazar 19.00-20.00 
Telif Hakkı © 2025 Mustafa Oflas. Yazar telif hakkını elinde tutarak yayımcıya 

uygun lisans ile yayım izni vermiştir. 
Lisans CC BY-NC 4.0 
Yayımcı Oku Okut Yayınları 
Kaynak Gösterimi Oflas, Mustafa. “Psikotarih Çerçevesinde II. Abdülhamid’in 

Çocukluk ve Şehzadelik Dönemi”. 5. Türkiye Sosyal Bilimler 
Sempozyumu Bildiri Özetleri Kitabı. ed. Abdullah Demir. 342-345. 
Ankara: Oku Okut Yayınları, 2025. 
https://doi.org/10.55709/okuokutyayinlari.82 

  



344  •  Miyase Savuran - Kâmil Sarıtaş 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

The Childhood and Princedom of Abdulhamid II within the 
Framework of Psychohistory 

Mustafa Oflas 
 orcid.org/0009-0009-7699-5597  mustafaoflas1999@gmail.com  ror.org/05ryemn72 
Ankara Yıldırım Beyazıt University, Institute of Social Sciences, Department of History, 

Ankara, Türkiye 

Abstract 
History is a discipline that examines past human and social events, encompassing data 
supported by documented evidence. While psychology aims to understand human 
behavior through scientific methods, psychohistory is an interdisciplinary field that 
combines psychology and history to analyze the behaviors of leaders and the dynamics of 
societal conflicts. Psychohistorians serve as a bridge between history and psychoanalysis, 
exploring the social maladies of the past and acting both as academic researchers and 
therapists. Within the framework of psychohistory, this study seeks to investigate the 
psychological impacts of Sultan Abdulhamid II’s childhood and princely years. Abdulhamid 
carries profound psychological scars resulting from the trauma of losing his mother at an 
early age. The experience of growing up without his mother created an emotional void 
that significantly influenced his psychological development. This void played a role in 
shaping his leadership qualities in later years. His childhood under the shadow of his 
father, Abdülmecid, was characterized by social isolation and competition within the 
palace environment. These conditions affected his efforts to develop leadership skills and 
laid the foundation for his future governance style. The period of his childhood and 
adolescence played a critical role in shaping his personality. The traumas experienced 
during childhood predisposed him to become a reserved and cautious leader, traits that 
directly impacted his political decisions. Psychohistorical analysis offers an important tool 
for understanding how these early experiences influenced his later political choices. This 
study aims to reveal how Abdulhamid’s childhood and princely years affected his 
leadership style and governance approach. Furthermore, it demonstrates that these early 
years were a crucial process that shaped the administrative understanding of the late 
Ottoman Empire. From a psychohistorical perspective, examining the psychological states 
of historical figures contributes to a deeper understanding of historical events and allows 
for more profound interpretations of historical developments. By adopting an 
interdisciplinary approach that transcends traditional historical writing, this research 
analyzes Sultan Abdulhamid II’s childhood and princely period from a psychological 



Doğa Felsefesi Açısından Âlemin Yaratılmışlığı: Platon ve Kindî Örneği  •  345 
 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

standpoint. Considering the limited number of similar studies in the existing literature, 
this work has the potential to make a distinctive and innovative contribution to the field. 

Keywords 
History, Psychohistory, II. Abdülhamid, Childhood, Princedom, Leadership 

Ethical Statement 
This study is based on the master's thesis titled “‘Psychotrih in the Context of Sultan 
Abdulhamid II,” conducted under the supervision of Assoc. Prof. Dr. Mehmet Doğan. 
 

Type Conference Proceeding Abstract 
Received 2025-05-31 
Accepted 2025-07-21 
Published 2025-08-25 
Category Art & Humanities, History 
Research Area History 
Conference : 
Title The 5th Turkish Symposium of Social Sciences 
Web https://sempozyum.okuokut.org/tsbs 
Location & Date Ankara, Türkiye; August 25-31, 2025 
Sponsor Ankara Yıldırım Beyazıt University; Oku Okut Association 
Proceeding Session Session 32 - Sunday, 31 August 2025 19.00-20.00 
Copyright © 2025 Mustafa Oflas. The author retains the copyright and provides 

the publisher with a proper license to publish. 
License CC BY-NC 4.0 
Publisher Oku Okut Press 
Citation Oflas, Mustafa. “The Childhood and Princedom of Abdulhamid II 

within the Framework of Psychohistory”. The 5th Turkish Symposium 
of Social Sciences The Books of Abstracts. ed. Abdullah Demir. 342-345. 
Ankara: Oku Okut Press, 2025. 
https://doi.org/10.55709/okuokutyayinlari.82 



 

sempozyum.okuokut.org 
 

Sempozyum Kurulları 
 

 
 

25 - 31 Ağustos 2025 - Çevrim İçi 
 

Onur Kurulu 
 

Prof. Dr. Ali Cengiz Köseoğlu 
 ror.org/05ryemn72 

Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi Rektörü 
 

Dr. Abdullah Demir 
 orcid.org/0000-0001-7825-6573  ademir@okuokut.org  ror.org/03zs8ga83 

Oku Okut Derneği Yönetim Kurulu Başkanı 
 

Düzenleme Kurulu 
 

Prof. Dr. Ahmet Yıldırım 
 orcid.org/0000-0002-7297-3325  ayildirim2000@hotmail.com  ror.org/05ryemn72 

Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 
 

Prof. Dr. Behlül Tokur 
 orcid.org/0000-0002-6509-3100  behlultokur@hotmail.com  ror.org/05ryemn72 

Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 
 

Prof. Dr. Yasin Yılmaz 
 orcid.org/0000-0002-6186-2400  yasinyil_63@hotmail.com  ror.org/05ryemn72 

Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 
 

Doç. Dr. Mehmet Akif Ceyhan 
 orcid.org/0000-0001-8709-3833  mehmetakifceyhan@aybu.edu.tr  ror.org/05ryemn72 

Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 
 

Prof. Dr. Mehmet Ata Az 
 orcid.org/0000-0002-8844-8875  mehmetataaz@gmail.com  ror.org/05ryemn72 

Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 
 

Prof. Dr. Celal Demir 
 orcid.org/0000-0003-0587-122X  cdemir@aku.edu.tr  ror.org/03a1crh56 

Afyon Kocatepe Üniversitesi Eğitim Fakültesi 
 



Sempozyum Kurulları  •  347 
 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

Dr. Abdullah Demir 
 orcid.org/0000-0001-7825-6573  ademir@okuokut.org  ror.org/05ryemn72 

Düzenleme Kurulu Başkanı, Oku Okut Derneği & Oku Okut Yayınları  
 

Dr. Serkan Sayar 
 orcid.org/0000-0003-2716-1966  serkansayar@hotmail.com  ror.org/00jga9g46 

Millî Eğitim Bakanlığı 
 

Bilim Kurulu 
 

Prof. Dr. Arif Bakla 
 orcid.org/0000-0001-5412-4330  abakla@ybu.edu.tr  ror.org/05ryemn72 

Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi İnsan ve Tolum Bilimleri Fakültesi 
 

Prof. Dr. Mustafa Koç 
 orcid.org/0000-0003-1299-7963  mustafa.koc@ogu.edu.tr  ror.org/01dzjez04 

Eskişehir Osmangazi Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 
 

Prof. Dr. Mehmet Ali Şimşek 
 orcid.org/0000-0002-6085-7036  shimshek@cumhuriyet.edu.tr  ror.org/04f81fm77 

Sivas Cumhuriyet Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 
 

Prof. Dr. Ali Avcu 
 orcid.org/0000-0002-8416-4066  ali.avcu@asbu.edu.tr  ror.org/025y36b60 

Ankara Sosyal Bilimler Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 
 

Prof. Dr. Mehmet Murat Karakaya 
 orcid.org/0000-0003-2196-6456  mehmetmurat.karakaya@asbu.edu.tr  ror.org/025y36b60 

Ankara Sosyal Bilimler Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 
 

Prof. Dr. Metin Özdemir 
 orcid.org/0000-0001-5678-8579  metin.ozdemir@asbu.edu.tr  ror.org/025y36b60 

Ankara Sosyal Bilimler Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 
 

Prof. Dr. Cenksu Üçer 
 orcid.org/0000-0001-9874-2990  cenksu.ucer@aybu.edu.tr  ror.org/05ryemn72 

Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 
 

Prof. Dr. Yaşar Yiğit 
 orcid.org/0000-0002-2152-524X  dryasar66@hotmail.com  ror.org/05ryemn72 

Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 
 

Prof. Dr. Mustafa Özkan 
 orcid.org/0000-0001-6134-4518  b.ozkan02@gmail.com  ror.org/05ryemn72 

Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 
 



348  •  Sempozyum Kurulları 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

Prof. Dr. Zeki Salih Zengin 
 orcid.org/0000-0003-2354-8899  zekisalih55@gmail.com  ror.org/05ryemn72 

Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 
 

Prof. Dr. Zekiye Demir 
 orcid.org/0000-0003-4009-7751  zekiyedemir@aybu.edu.tr  ror.org/05ryemn72 

Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 
 

Prof. Dr. Bülent Akot 
 orcid.org/0000-0001-9418-3140  bulentakot@aybu.edu.tr  ror.org/05ryemn72 

Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 
 

Prof. Dr. Muammer İskenderoğlu 
 orcid.org/0000-0003-1857-9826  iskenderoglumuammer@gmail.com  ror.org/01x1kqx83 

Bolu Abant İzzet Baysal Üniversitesi 
 

Prof. Dr. İsmail Bulut 
 orcid.org/0000-0002-8588-1585  ismailbulut@hitit.edu.tr  ror.org/01x8m3269 

Hitit Üniversitesi 
 

Prof. Dr. Cafer Acar 
 orcid.org/0000-0003-1818-5958  caferacar@aybu.edu.tr  ror.org/05ryemn72 

Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 
 

Prof. Dr. Ali Karataş 
 orcid.org/0000-0003-3365-0627  alikaratas@sakarya.edu.tr  ror.org/04ttnw109 

Sakarya Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 
 

Prof. Dr. Ömer Soner Hunkan 
 orcid.org/0000-0002-6743-0107  omersoner.hunkan@erbakan.edu.tr  ror.org/00xa0xn82 

Necmettin Erbakan Üniversitesi Sosyal ve Beşeri Bilimler Fakültesi 
 

Doç. Dr. Emrullah Kılıç 
 orcid.org/0000-0003-0221-0944  emrullah.kilic@hbv.edu.tr  ror.org/05mskc574 

Ankara Hacı Bayram Veli Üniversitesi Edebiyat Fakültesi 
 

Doç. Dr. Hakan Hemşinli 
 orcid.org/0000-0003-4977-9054  hakanhemsinli@hotmail.com  ror.org/041jyzp61 

Van Yüzüncü Yıl Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 
 

Doç. Dr. Ömer Faruk Söylev 
 orcid.org/0000-0002-1935-1957  ofsoylev@hotmail.com  ror.org/03jtrja12 

Kütahya Dumlupınar Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 
 



Sempozyum Kurulları  •  349 
 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

Doç. Dr. İrfan Erdoğan 
 orcid.org/0000-0002-2452-1252  ierdogan@erbakan.edu.tr  ror.org/013s3zh21 

Necmettin Erbakan Üniversitesi Ahmet Keleşoğlu İlahiyat Fakültesi  
 

Doç. Dr. Ahmet Yemenici 
 orcid.org/0000-0002-7549-5074  ayemenici@yahoo.com  ror.org/05ryemn72 

Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 
 

Doç. Dr. Muhammed Yamaç 
 orcid.org/0000-0003-2215-4492  yamacmuhammed@hotmail.com  ror.org/03te4vd35 

Bartın Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 
 

Doç. Dr. Muhammet Caner Ilgaroğlu 
 orcid.org/0000-0001-5712-9401  milgaroglu@gmail.com  ror.org/02s4gkg68 

Ege Üniversitesi Birgivi İlahiyat Fakültesi 
 

Doç. Dr. Muhammed Ali Yazıbaşı 
 orcid.org/0000-0003-0369-1217  muhammedaliyazibasi@hotmail.com  ror.org/05ryemn72 

Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 
 

Doç. Dr. Mustafa Necati Barış 
 orcid.org/0000-0001-5727-1715  mnecatibaris@hotmail.com  ror.org/05mskc574 

Ankara Hacı Bayram Veli Üniversitesi Edebiyat Fakültesi 
 

Doç. Dr. Yüksel Salman 
 orcid.org/0000-0001-5447-9639  ysalman67@hotmail.com  ror.org/05ryemn72 

Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 
 

Doç. Dr. Ayşe Uzun 
 orcid.org/0000-0002-5359-6827  auzun@aybu.edu.tr  ror.org/05ryemn72 

Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 
 

Doç. Dr. Zeynep Arkan 
 orcid.org/0000-0003-0534-186X  zeynep.arkan@hbv.edu.tr  ror.org/05mskc574 

Ankara Hacı Bayram Veli Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Arapça Mütercim Tercümanlık 
 

Doç. Dr. Servet Demirbaş 
 orcid.org/0000-0001-6415-2140  servetdemirbas@aybu.edu.tr  ror.org/05ryemn72 

Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 
 

Doç. Dr. Abdullah Hacıbekiroğlu 
 orcid.org/0000-0001-6415-2140  servetdemirbas@aybu.edu.tr  ror.org/05ryemn72 

Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 
 



350  •  Sempozyum Kurulları 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

Doç. Dr. Adnan Kara 
 orcid.org/0000-0003-0424-9615  akara@aybu.edu.tr  ror.org/05ryemn72 

Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 
 

Doç. Dr. Aydın Kudat 
 orcid.org/0000-0002-8153-8181  aydinkudat@aybu.edu.tr  ror.org/05ryemn72 

Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 
 

Doç. Dr. Tahsin Yurttaş 
 orcid.org/0000-0001-9590-0770  tahsinyurttas@aybu.edu.tr  ror.org/05ryemn72 

Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 
 

Doç. Dr. Kenan Özçelik 
 orcid.org/0000-0001-9255-055X  kozcelik@aybu.edu.tr  ror.org/05ryemn72 

Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 
 

Doç. Dr. Fatma Bayraktar Karahan 
 orcid.org/0000-0002-1624-9623  fatma.bayraktarkarahan@aybu.edu.tr  ror.org/05ryemn72 

Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 
 

Doç. Dr. Halil İbrahim Doğan 
 orcid.org/0000-0002-9644-5498  hidogan@aybu.edu.tr  ror.org/05ryemn72 

Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 
 

Doç. Dr. Muhammet Mücahit Asutay 
 orcid.org/0000-0003-3200-4666  mmasutay@aybu.edu.tr  ror.org/05ryemn72 

Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 
 

Doç. Dr. Talip Demir 
 orcid.org/0000-0003-0030-9481  talipdemir83@gmail.com  ror.org/01fcvkv23 

Şırnak Üniversitesi 
 

Dr. Abdullah Demir 
 orcid.org/0000-0001-7825-6573  ademir@okuokut.org  ror.org/05ryemn72 

Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 
 

Dr. Hüseyin Şıra 
 orcid.org/0000-0002-7690-2217  hsira@aybu.edu.tr  ror.org/05ryemn72 

Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 
 

Dr. Nur Betül Atakul 
 orcid.org/0000-0003-3946-9909  nbatakul@aybu.edu.tr  ror.org/05ryemn72 

Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 
 



Sempozyum Kurulları  •  351 
 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

Dr. Peyman Ünügür 
 orcid.org/0000-0001-6572-8770  punugur@aybu.edu.tr  ror.org/05ryemn72 

Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 
 

Dr. Rukiye Aysun İnan 
 orcid.org/0000-0003-1595-6454  r.aysun.inan@gmail.com  ror.org/05ryemn72 

Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 
 

Dr. Tuğba Özen 
 orcid.org/0000-0001-7786-6193  tugbaozen@aybu.edu.tr  ror.org/05ryemn72 

Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 
 

Dr. Fatmanur Dikmen 
 orcid.org/0000-0001-9399-8831  fatmanur.dikmen@comu.edu.tr  ror.org/05rsv8p09 

Çanakkale Onsekiz Mart Üniversitesi 
 

Dr. Sabire Ceren Demir 
 orcid.org/0000-0002-1092-8457  sabirecerendemir@gmaik.com  ror.org/00jga9g46 

Millî Eğitim Bakanlığı 
 

Dr. Ebru Adıyaman 
 orcid.org/0000-0001-6782-6075  ebrukarakasadiyaman@gmail.com  ror.org/02h1e8605 

Erzincan Binali Yıldırım Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 
 

Dr. Necati İşler 
 orcid.org/0000-0001-9645-8320  ilennecati@gmail.com  ror.org/00jga9g46 

Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 
 

Dr. Ayşe Mine Akar 
 orcid.org/0000-0003-3804-2604  aysemineakar@gmail.com  ror.org/04f81fm77 

Sivas Cumhuriyet Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 
 

Dr. Hacı İsmail Doğan 
 orcid.org/0000-0003-1138-1948  muhammedeniss@gmail.com  ror.org/00jga9g46 

Millî Eğitim Bakanlığı 
 

Dr. Fatma Somuncuoğlu Erkan 
 orcid.org/0009-0004-1333-3952  fsomuncu76@hotmail.com  ror.org/00jga9g46 

Millî Eğitim Bakanlığı 
 

Dr. Miyase Yavuz Altıntaş 
 orcid.org/0000-0002-5338-3266  miyase.yavuzaltintas@hbv.edu.tr  ror.org/04f81fm77 

Ankara Hacı Bayram Veli Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 
 



352  •  Sempozyum Kurulları 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

Dr. Buket Ataman 
 orcid.org/0000-0002-3180-8454  bktatm58@gmail.com  ror.org/007x4cq57 

Diyanet İşleri Başkanlığı 
 

Dr. Süleyman Abanoz 
 orcid.org/0000-0002-4466-7080  abanoz_s@hotmail.com  ror.org/045hgzm75 

Selçuk Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 
 

Dr. Esra Erdoğan Şamlıoğlu 
 orcid.org/0000-0003-2863-8797  esra.erdogansamlioglu@asbu.edu.tr  ror.org/025y36b60 

Ankara Sosyal Bilimler Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 
 

Dr. Melek Altıntaş Yılmaz 
 orcid.org/0000-0002-6321-2110  melekaltintas77@gmail.com  ror.org/007x4cq57 

Diyanet İşleri Başkanlığı 
 

Dr. Fatma Kurttekin 
 orcid.org/0000-0002-5083-4746  fatma_89_67@hotmail.com  ror.org/01dvabv26 

Zonguldak Bülent Ecevit Üniversitesi, 
 

Sekreterya 
 

Arş. Gör. Hümeyra Haciibrahimoğlu 
 orcid.org/0000-0001-7841-0665  humeyrasevgulu@okuokut.org  ror.org/05ryemn72 

Oku Okut Derneği & Oku Okut Yayınları 
 

Arş. Gör. Şükrü Bostancı 
 orcid.org/0009-0004-3335-2077  sukrubostanc1903@gmail.com  ror.org/05ryemn72 

Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 
 



 

sempozyum.okuokut.org 
 

Sempozyum Programı 
 

 
 

25 - 31 Ağustos 2025 - Çevrim İçi 
 
_Açış Oturumu_ 25 Ağustos 2025 Pazartesi _10.00-10.30_ 
» Dr. Öğr. Üyesi Abdullah Demir ▫ Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi İlahiyat Fakültesi  

Öğretim Üyesi Düzenleme Kurulu Başkanı 
» Prof. Dr. Nuri Adıgüzel ▫ Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dekanı 
» Prof. Dr. Ali Cengiz Köseoğlu ▫ Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi Rektörü 

 
_1. Oturum_  Felsefe - Mantık 25 Ağustos 2025 Pazartesi _11.00-12.00_ 

» Oturum Başkanı Dr. Öğr. Üyesi Muhammet Çelik ▫ Ankara Sosyal Bilimler Üniversitesi 

» Konuşmacılar Türkiye’de Modern Mantık Kitapları Üzerine Eleştirel Bir İnceleme  
Dr. Öğr. Üyesi Samet Büyükada ▫ Recep Tayyip Erdoğan Üniversitesi 

Türkiye’deki Mantık Ders Kitaplarına Yönelik Değerlendirme  
Arş. Gör. Firdevs Seyna Yıldırım (Doktora Öğrencisi) ▫ Recep Tayyip Erdoğan 
Üniversitesi 

Olumlu Önermelerin Doğrulanması Üzerine Bir Değerlendirme  
Dr. Öğr. Üyesi Enver Şahin ▫ Recep Tayyip Erdoğan Üniversitesi 

 
_2. Oturum_  İslam Felsefesi 25 Ağustos 2025 Pazartesi _13.00-14.00_ 

» Oturum Başkanı Doç. Dr. Muhammet Caner Ilgaroğlu ▫ Ege Üniversitesi 

» Konuşmacılar İbn Sînâ’nın Kasîdetü’l-‘Ayniyye Risalesi Bağlamında Şerh Haşiye Geleneğini 
Yorumlamak 
Dr. Öğr. Üyesi İrfan Karadeniz ▫ Recep Tayyip Erdoğan Üniversitesi 

Fârâbî’de Hayal Gücü ve Vahiy 
Dr. Ali Bedel ▫ Diyanet İşleri Başkanlığı 

Aristoteles ve İbn Sînâ’daki Cevher Tarifi ve Kısımlarına Dair Bazı 
Çözümlemeler 
Doç. Dr. Ömer Ali Yıldırım ▫ Selçuk Üniversitesi 

 
 
 



354  •  Sempozyum Programı 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

_3. Oturum_  İslam Felsefesi 25 Ağustos 2025 Pazartesi _15.00-16.00_ 

» Oturum Başkanı Doç. Dr. Hakan Hemşinli ▫ Van Yüzüncü Yıl Üniversitesi 

» Konuşmacılar Doğa Felsefesi Açısından Âlemin Yaratılmışlığı: Platon ve Kindî Örneği  
Miyase Savuran (YL Öğrencisi) ▫ Eskişehir Osmangazi Üniversitesi 
Prof. Dr. Kâmil Sarıtaş ▫ Eskişehir Osmangazi Üniversitesi 

Big Bang Kuramının Teistik Yaratılış Anlatıları ile Uyumu 
Abdullah Kaan Turan  (YL Öğrencisi) ▫ Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi 

Spinoza’da Akıl ve Hermenötik Arasında Kutsal Kitap Eleştirisi  
Dr. Kibar Gürbüz ▫ Ankara Üniversitesi 

 
_4. Oturum_  Felsefe - Mantık 25 Ağustos 2025 Pazartesi _17.00-18.00_ 

» Oturum Başkanı Doç. Dr. Emrullah Kılıç ▫ Ankara Hacı Bayram Veli Üniversitesi 

» Konuşmacılar Var-olmayı Askıya Almak: Yanılsama ve Gerçeklik Arasında bir Sarkaç olarak 
Öznenin Çağdaş Konumu 
Ömer Faruk Ateş (YL Öğrencisi) ▫ Bursa Uludağ Üniversitesi 

Yüzü Olmayanlar: Levinas’ın Etiği ve Afgan Göçmen Kadınlar 
Merve Kocaman (Doktora Öğrencisi) ▫ Bursa Uludağ Üniversitesi 

Nietzsche Felsefesinde Ahlak ve Değerler Sorunu  
Kenyan Alphan (YL Öğrencisi) ▫ Karamanoğlu Mehmetbey Üniversitesi 

 
_5. Oturum_  Din Felsefesi 25 Ağustos 2025 Pazartesi _19.00-20.00_ 

» Oturum Başkanı Prof. Dr. Mehmet Ata Az ▫ Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi 

» Konuşmacılar David Hume’un Mucize Anlayışı ve Richard Swinburne’ün Bu Anlayışa 
Eleştirileri 
Abdulbaki Akay (YL Öğrencisi) ▫ Sakarya Üniversitesi 

Çağdaş Zihin Felsefesinde Teistik Bir Cevher Düalizmi: Richard 
Swinburne’ün Ruh Anlayışı 
Sümeyra Kır (YL Öğrencisi) ▫ Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi 

Yaşlılığın Ahlaki Değeri: Dinî, Felsefi ve Transhümanist Yaklaşımlar 
Dr. Fatma Somuncuoğlu Erkan ▫ Millî Eğitim Bakanlığı 

 
 
 



Sempozyum Programı  •  355 
 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

_6. Oturum_  Felsefe - Mantık 25 Ağustos 2025 Pazartesi _21.00-22.00_ 

» Oturum Başkanı Dr. Öğr. Üyesi Şeyma Yazıcı Elsebahy ▫ Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi 

» Konuşmacılar Joseph Margolis ve Ölümün Kültürel Ontolojisi: Çağdaş Felsefede Ölümün 
Anlamı Üzerine Bir İnceleme 
Dr. Şerife Ümmühani Horasan ▫ Bağımsız Araştırmacı 

Transhümanizm Felsefesi Bağlamında Ray Kurzweil’de Bilinç Problemi 
Merve Demirel (YL Öğrencisi) ▫ Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi 
Prof. Dr. Mehmet Ata Az ▫ Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi 

Özgür İradeyi Açıklamada Nörobilimsel ve Felsefi Yaklaşımlar: J. Searle ve B. 
Libet Üzerine Bir İnceleme 
Ahmet Yasin Türkmen (YL Öğrencisi) ▫ Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi 

 
_7. Oturum_  Din Sosyolojisi 26 Ağustos 2025 Salı _13.00-14.00_ 

» Oturum Başkanı Dr. Mehmet Emin Sarıkaya ▫ Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi 

» Konuşmacılar Auguste Comte’un İslam'a Dair Görüşleri 
Rumeysa Nur Tanı Ünsal (Doktora Öğrencisi) ▫ Ankara Üniversitesi 
Arş. Gör. Ramazan Ünsal ▫ Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi 

Kafeler Üzerinden Kültürel Sermaye ve Sınıfsal Ayrışma 
İlknur Rabia Tuna (YL Öğrencisi) ▫ Bursa Teknik Üniversitesi 

Felsefi ve Sosyolojik Temellendirmeler Çerçevesinde Sigmund Freud ve Din  
Miray Yenen (YL Öğrencisi) ▫ Gazi Üniversitesi 
Doç. Dr. Fahri Atasoy ▫ Gazi Üniversitesi 

 
_8. Oturum_  Din Sosyolojisi 26 Ağustos 2025 Salı _15.00-16.00_ 

» Oturum Başkanı Prof. Dr. Suat Kolukırık ▫ Akdeniz Üniversitesi 

» Konuşmacılar Kalabalık Yalnızlık: Modern Toplumda Din ve Kimlik  
Hatice Şenoğlu (YL Öğrencisi) ▫ Hitit Üniversitesi 

Erkeklik Krizi Bağlamında Babalık Olgusu 
Dr. Öğr. Üyesi Ali Bayer ▫ Selçuk Üniversitesi 

Kalabalıklar İçinde Yalnızlık: Zygmunt Bauman Sosyolojisinde Yalnızlığın 
Toplumsal Biçimleri 
Esra Güler Ayhan (YL Öğrencisi) ▫ Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi 

 



356  •  Sempozyum Programı 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

_9. Oturum_  Tarih 26 Ağustos 2025 Salı _17.00-18.00_ 

» Oturum Başkanı Prof. Dr. Yasin Yılmaz ▫ Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi 

» Konuşmacılar Memlükler’de Sultanlık Makamına Giden Yolda Üst Düzey Emirler Arası Güç 
Mücadelesi 
Hatice Kübra Demirel (YL Öğrencisi) ▫ Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi 

18. Yüzyılda İstanbul Kadınlarının Giyim-Kuşam Kültürü: Kısmet-i Askeriye 
Mahkemesi Örneği 
Naime Kalkan (YL Öğrencisi) ▫ Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi 

18. Yüzyılın İlk Yarısında Karakeçili ve Tevâbii Mukataası: İşleyişi ve 
Karşılaşılan Bazı Sorunlar 
Hande Rana Memiş (Doktora Öğrencisi) ▫ Ankara Hacı Bayram Veli Üniversitesi 

 
_10. Oturum_  Tarih 26 Ağustos 2025 Salı _19.00-20.00_ 

» Oturum Başkanı Dr. Öğr. Üyesi Abdullah Demir ▫ Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi 

» Konuşmacılar Türkiye’nin Kıbrıs Politikasında Johnson Mektubu’nun Etkisi ve 
Yayınlanması Meselesi 
Şeymanur Apaydın (YL Öğrencisi) ▫ Ankara Hacı Bayram Veli Üniversitesi 

Romanya’daki Müslüman Azınlığın Toplumsal Konumu ve Kimlik Mücadelesi  
Nilgün Fırat (YL Öğrencisi) ▫ Mardin Artuklu Üniversitesi 

 
_11. Oturum_  Tarih 26 Ağustos 2025 Salı _21.00-22.00_ 

» Oturum Başkanı Doç. Dr. Abdullah Çakmak ▫ Afyon Kocatepe Üniversitesi 

» Konuşmacılar Mar Yaşua Kroniği Bağlamında Urfa’da Afet Algısı (494-507) 
Dr. Burcu Karakuş ▫ Van Yüzüncü Yıl Üniversitesi 

Orta Çağ’da Anadolu’da Akıl Hastalıklarına Yaklaşım: Bizans Dinî Geleneği ve 
Selçuklu Tıbbi Kurumlarının Karşılaştırılması 
Nihal Canbulat (YL Öğrencisi) ▫ Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi 

Kanuni Şam Vakfiyesi 
Gamze Bülbül (YL Öğrencisi) ▫ Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi 

 
 
 
 
 



Sempozyum Programı  •  357 
 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

_12. Oturum_  Tefsir - Kıraat 27 Ağustos 2025 Çarşamba _11.00-12.00_ 

» Oturum Başkanı Doç. Dr. Aydın Kudat ▫ Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi 

» Konuşmacılar Senet Cihetinden Kıraatlerin Tasnifi Çerçevesinde İstimal Edilen Müsta῾mele, 
Ma῾hûde ve Müstebşe῾a Kavramları (Hicrî İlk Beş Asır) 
Dr. Öğr. Üyesi Ahmet Arif Akbaba ▫ Bolu Abant İzzet Baysal Üniversitesi 

Kıraat Bağlamında Arza-i Ahîre Meselesi 
Sultan Danışman (YL Öğrencisi) ▫ Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi 

Kur’an’daki Çok Anlamlı Kelimelerin Türkçe Meallerdeki Çevirileri 
Bağlamında Meydana Gelen Anlam ve Hüküm Farklılıkları 
Rabia Berre Temelli (YL Öğrencisi) ▫ Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi 
Doç. Dr. Harun Şahin ▫ Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi 

 
_13. Oturum_  Tefsir - Kıraat 27 Ağustos 2025 Çarşamba _13.00-14.00_ 

» Oturum Başkanı Prof. Dr. Ali Karataş ▫ Sakarya Üniversitesi 

» Konuşmacılar Salâh Abdülfettâh el-Hâlidî’nin Konulu Tefsir Yaklaşımı: Muhammed (Kıtal) 
Suresi Örneği 
Emine Aksay (YL Öğrencisi) ▫ Karamanoğlu Mehmetbey Üniversitesi 

Tefsir Metinleri Üzerinden Mukayeseli Tefsir Metodu: Bakara Suresi 22. 
Âyeti Örneği 
Dr. Murat Aktepe ▫ Ankara Sosyal Bilimler Üniversitesi 

Kur’an Yorumunda Anlamın Gelenek Ekseninde İnşası ve Dönüşümü: Bakara 
Suresi 260. Âyetin Hermenötik Analizi 
Arş. Gör. Rukiye Hacıbektaşoğlu ▫ Marmara Üniversitesi 

 
_14. Oturum_  Türk İslam Edebiyatı 27 Ağustos 2025 Çarşamba _15.00-16.00_ 

» Oturum Başkanı Dr. Öğr. Üyesi Hüseyin Şıra ▫ Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi 

» Konuşmacılar Hasan Sezâyî-i Gülşenî Dîvânı’nda Hz. Muhammed’in Vasıfları 
İbrahim Kaya ▫ Millî Eğitim Bakanlığı 

Yûnus Emre Divanı’nda Tefsirî Unsurlar: Haşir-Mahşer Örneği 
Halil İbrahim Dalar (YL Öğrencisi) ▫ Bilecik Şeyh Edebali Üniversitesi 
Dr. Öğr. Üyesi Lokman Bedir ▫ Bilecik Şeyh Edebali Üniversitesi 

 
 
 
 



358  •  Sempozyum Programı 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

_15. Oturum_  Arap Dili ve Edebiyatı 27 Ağustos 2025 Çarşamba _17.00-18.00_ 

» Oturum Başkanı Prof. Dr. Mehmet Ali Şimşek ▫ Sivas Cumhuriyet Üniversitesi 

» Konuşmacılar Mona Baker’in Eşdeğerlik Kuramı Bağlamında Ala el-Asvani’nin Yakupyan 
Apartmanı Adlı Romandaki Deyimler ve Kalıp İfadelerin Çevirisi  
Selimhan Acar (YL Öğrencisi) ▫ Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi 

Sudanlı Şair Ticânî Yûsuf Beşîr’in Edebiyatı: Betimsel ve Analitik Bir 
İnceleme 
Abubakr Fathelrahman Mohamed Ahmed (YL Öğrencisi) ▫ Ankara Yıldırım 
Beyazıt Üniversitesi 

 
_16. Oturum_  Tasavvuf 28 Ağustos 2025 Perşembe _15.00-16.00_ 

» Oturum Başkanı Dr. Öğr. Üyesi Ayşe Mine Akar ▫ Sivas Cumhuriyet Üniversitesi 

» Konuşmacılar Tasavvuf Geleneğinde İncil Yorumları: Hz. İsa’nın Dört Sözü Üzerine  
Dr. Mehmet Eker ▫ Millî Eğitim Bakanlığı 

Tasavvuf Araştırmalarında Prosopografik Yöntemin Uygulanabilirliği: 
Memlük Literatürü Örneği 
Arş. Gör. Büşra Betül Punar (Doktora Öğrencisi) ▫ Ankara Yıldırım Beyazıt 
Üniversitesi 

Kur’an’ı Kerimde Fıtrat ve Hikmet İlişkisi: Tefsir Eksenli Bir Analiz  
Semra Karagöllü (YL Öğrencisi) ▫ Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi 

 
_17. Oturum_  Din Eğitimi 28 Ağustos 2025 Perşembe _17.00-18.00_ 

» Oturum Başkanı Dr. Öğr. Üyesi Fatma Kurttekin ▫ Zonguldak Bülent Ecevit Üniversitesi 

» Konuşmacılar Dini Yüksek İhtisas Merkezlerinde Arapça Eğitimi: Yarım Asırlık Müfredat ve 
Uygulama Analizi 
Zekiye Akbulut (YL Öğrencisi) ▫ Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi 

Balkan Ülkelerinde Cami Merkezli Din Görevlisi Yetiştirme Süreçleri: Bosna-
Hersek, Kosova ve Arnavutluk Örneği 
Öğr. Gör. Dr. Ömer Şimşek ▫ Eskişehir Osmangazi Üniversitesi 
Abdulsamet Ceran ▫ Dokuz Eylül Üniversitesi 

Ailede Din Eğitimi Bağlamında Ebeveyn Destek Programı Önerisi 
Dr. Öğr. Üyesi Fatma Göçmen ▫ Yozgat Bozok Üniversitesi 

 
 
 



Sempozyum Programı  •  359 
 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

_18. Oturum_  Tefsir - Kıraat 28 Ağustos 2025 Perşembe _19.00-20.00_ 

» Oturum Başkanı Doç. Dr. Harun Şahin ▫ Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi 

» Konuşmacılar Kûfe Tefsir Mektebinin Oluşumu ve Tefsir Tarihindeki Yeri  
Mahmut Yeğiner (YL Öğrencisi) ▫ Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi 
Prof. Dr. Harun Savut ▫ Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi 

İbn Cüreyc’in Tefsir Geleneğindeki Yeri 
Eyüp Sarı (YL Öğrencisi) ▫ Ankara Sosyal Bilimler Üniversitesi 

 
_19. Oturum_  Tefsir - Kıraat 28 Ağustos 2025 Perşembe _21.00-22.00_ 

» Oturum Başkanı Doç. Dr. Servet Demirbaş ▫ Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi 

» Konuşmacılar İbn Teymiyye’nin Hayatı ve Dinî-Siyasi Mücadeleleri: Erken Dönem 
Kaynakların Eleştirel Analizi 
Zeyneb Odabaş (YL Öğrencisi) ▫ Ankara Sosyal Bilimler Üniversitesi 

Kur’ân Âyetlerinin Gelişimsel Psikoloji Temelli Yeniden Yorumlanması: 
‘Quranet Projesi' ve İslam Dünyasındaki Tepkiler  
Doç. Dr. Harun Şahin ▫ Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi 

 
_20. Oturum_  İslam Hukuku 29 Ağustos 2025 Cuma _15.00-16.00_ 

» Oturum Başkanı Doç. Dr. Yüksel Salman ▫ Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi 

» Konuşmacılar İslam Hukukunda Çocuğun Cezaî Ehliyeti: Mukayeseli Bir Değerlendirme 
Tuğba Karataş (YL Öğrencisi) ▫ Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi 

İbnü’s-Sââtî’nin Mecmaʿu’l-Bahreyn Eseri Özelinde Hanefî Muhtasar 
Geleneği Üzerine Bir Değerlendirme 
Kübra Demir (YL Öğrencisi) ▫ Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi 

Hz. Ömer’in Hırsızlık Cezası Uygulamaları: Zaruret ve Adalet Dengesi  
Hatice Özek (YL Öğrencisi) ▫ Burdur Mehmet Âkif Ersoy Üniversitesi 

 
  



360  •  Sempozyum Programı 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

_21. Oturum_  Hadis 29 Ağustos 2025 Cuma _17.00-18.00_ 

» Oturum Başkanı Dr. Öğr. Üyesi Ebru Adıyaman ▫ Erzincan Binali Yıldırım Üniversitesi 

» Konuşmacılar Tirmizî’nin Sünen Adlı Eserindeki Tefsir ve Kıraat Rivayetlerinin İçerik 
Çözümlemesine Dayalı Sıklık Analizi 
Bünyamin Burak Hocaoğlu (YL Öğrencisi) ▫ Ankara Yıldırım Beyazıt 
Üniversitesi 

Sünen-i Erbaʿa’da Refʿu’l-Yedeyn Hadislerinin Tespiti ve Değerlendirilmesi 
İsa Erciyas (Y  Öğrencisi) ▫ Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi 

Ebû Dâvûd’un Sünen’i Özelinde Bazı Fıkhî Görüşleri Üzerine İnceleme  
Dr. Mustafa Akgöz ▫ Diyanet İşleri Başkanlığı 

 
_22. Oturum_  Din Sosyolojisi 29 Ağustos 2025 Cuma _19.00-20.00_ 

» Oturum Başkanı Prof. Dr. Zekiye Demir ▫ Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi 

» Konuşmacılar Dindar Kimliğin Seküler Maskeleri: Mütedeyyin Ailenin Dindar Kimliğini 
Gizleyen Gençleri 
Arş. Gör. Hakan Tafran (Doktora Öğrencisi) ▫ Erciyes Üniversitesi 
Prof. Dr. Kemal Ataman ▫ Marmara Üniversitesi 

Simone de Beauvoir’in İkinci Cins – Evlilik Çağı Eserinde Kadınların 'Öteki' 
Olarak Konumlandırılması 
Gülbeyaz Tekkeşinoğlu Demir (YL Öğrencisi) ▫ Hitit Üniversitesi 

Engellilik ve Din: Dini Geleneklerde Engelli Bireylere Yaklaşımlar Üzerine Bir 
Değerlendirme 
Gül Ahlatcı Elmas (YL Öğrencisi) ▫ Hitit Üniversitesi 

 
_23. Oturum_  Din Psikolojisi 29 Ağustos 2025 Cuma _21.00-22.00_ 

» Oturum Başkanı Prof. Dr. Mustafa Koç ▫ Eskişehir Osmangazi Üniversitesi 

» Konuşmacılar Ergenlik Döneminde Hafızlık Süreci ve Tanrı Algısı: Aile ve Sosyal İlişkilerin 
Rolü 
Sulhiye Bil (YL Öğrencisi) ▫ Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi 

Ergen Bireylerde Tüketim Alışkanlığı ile Kanaatkârlık Arasındaki İlişki 
Üzerine Bir Araştırma 
Havva Öztürk (YL Öğrencisi) ▫ Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi 

Muhafazakârlık ve Sekülerlik Arasında Kimlik Arayışı: 'Bir İstanbul 
Ansiklopedisi' Dizisinde Kadın Ruhunun Psiko-Sosyolojik Haritası 
Hatice Nur Deligöz (YL Öğrencisi) ▫ Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi 



Sempozyum Programı  •  361 
 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

_24. Oturum_  Psikoloji 30 Ağustos 2025 Cumartesi _11.00-12.00_ 

» Oturum Başkanı Dr. Öğr. Üyesi Süleyman Abanoz ▫ Selçuk Üniversitesi 

» Konuşmacılar Benliğin Anlam Arayışı: İbn Arabî ve Modern Psikolojinin Diyaloğu  
Dr. Nedim Havle ▫ Sağlık Bilimleri Üniversitesi 

Psikotik Deneyimden Bilgeliğe: İlm-i Nefs ve Modern Psikoterapi 
Perspektiflerinden Farklı Bilinç Tecrübelerinin Karşılaştırmalı İncelenmesi  
Dr. Öğr. Üyesi Taha Burak Toprak ▫ İbn Haldun Üniversitesi 

 
_25. Oturum_  İslam Tarihi - Siyer 30 Ağustos 2025 Cumartesi _13.00-14.00_ 

» Oturum Başkanı Prof. Dr. Feyza Betül Köse ▫ Kahramanmaraş Sütçü İmam Üniversitesi 

» Konuşmacılar Bilgi Açısından Çağrı Filminin Medine Döneminin Klâsik Siyer-Megāzî 
Kaynaklarına Göre Değerlendirilmesi 
Şule Betül Gökalp (YL Öğrencisi) ▫ Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi 

Aksiyoloji Merkezli Siyer Yazıcılığı: Hz. Peygamber’in Hayatının Değer 
Perspektifinden Yeniden Yazılması 
Hüseyin Şahin (YL Öğrencisi) ▫ Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi 

 
_26. Oturum_  İslam Tarihi - Siyer 30 Ağustos 2025 Cumartesi _15.00-16.00_ 

» Oturum Başkanı Doç. Dr. İlyas Uçar ▫ Amasya Üniversitesi 

» Konuşmacılar Hudeybiye Antlaşması Özelinde Hz. Muhammed’in İnsana Bakışı  
Merve Demir (YL Öğrencisi) ▫ Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi 

Türkiye’de İslam Tarihi Alanında Hz. Osman Hakkında Yapılan Lisansüstü 
Tezlere Dair Bir İnceleme (1993-2024) 
Menekşe Gül Dikmen (YL Öğrencisi) ▫ Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi 

Hz. Muhammed’in Beslenmeye Dair Belirlediği Evrensel İlkeler  
Hilal Demirel (YL Öğrencisi) ▫ Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi 

 
  



362  •  Sempozyum Programı 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

_27. Oturum_  Kelam - Mezhepler Tarihi 30 Ağustos 2025 Cumartesi _17.00-18.00_ 

» Oturum Başkanı Dr. Hacı İsmail Doğan ▫ Millî Eğitim Bakanlığı 

» Konuşmacılar İlahiyat Fakültesi Öğrencilerinin Matüridilik Mezhebine İlişkin Bilgi 
Düzeyleri Araştırması 
Ramazan Pehlivanoğlu (Doktora Öğrencisi) ▫ Ankara Yıldırım Beyazıt 
Üniversitesi 
Dr. Öğr. Üyesi Abdullah Demir ▫ Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi 

Ankara’daki 60 Yaş Üstü Bireylerin İslam İnancına Dair Bilgi Kaynakları ve 
Bilgi Düzeyleri Üzerine Nitel Bir Araştırma 
Betül Gözel ▫ Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi 
Dr. Öğr. Üyesi Abdullah Demir ▫ Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi 

Kur’ân’ın Nüzûl Sürecine Göre Mekke ve Medine Dönemlerinde Melek Algısı 
Suat Doğan (Doktora Öğrencisi) ▫ Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi 
Dr. Öğr. Üyesi Abdullah Demir ▫ Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi 

 
_28. Oturum_  Kelam - Mezhepler Tarihi 30 Ağustos 2025 Cumartesi _19.00-20.00_ 

» Oturum Başkanı Dr. Kamile Hilal Akbal ▫ Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi 

» Konuşmacılar İnsanın Sorumluluğu Bağlamında Teftâzânî’nin Kesb Yorumu 
Yunus Emre Sağırlı (Doktora Öğrencisi) ▫ Bursa Uludağ Üniversitesi 

Gazzâlî’de Allah-İnsan İlişkisi Bağlamında Nübüvvetin Gerekliliği Üzerine Bir 
İnceleme 
Ömer Faruk Öztürk (YL Öğrencisi) ▫ Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi 

 
_29. Oturum_  Kelam - Mezhepler Tarihi 31 Ağustos 2025 Pazar _13.00-14.00_ 

» Oturum Başkanı Dr. Fatma Somuncuoğlu Erkan ▫ Millî Eğitim Bakanlığı 

» Konuşmacılar Reşâd Halîfe’nin Hayatı, Eserleri ve Bazı Dinî Görüşleri  
Emrah Karakaya (YL Öğrencisi) ▫ Sakarya Üniversitesi 

Ebü’l-Hüzeyl el-Allāf’ın Âlem Tasavvuru ile İlgili Temel Kavramlar 
Merve Ağlamaz (YL Öğrencisi) ▫ Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi 

Kur’ân’a Göre Araştırmalar Serisi Örnekliğinde Hüseyin Atay’ın Akıl Anlayışı  
Zeyda Nur Sevim (YL Öğrencisi) ▫ Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi 
Doç. Dr. Fatma Bayraktar Karahan ▫ Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi 

 
 
 



Sempozyum Programı  •  363 
 
 

sempozyum.okuokut.org 
 

_30. Oturum_  Kelam - Mezhepler Tarihi 31 Ağustos 2025 Pazar _15.00-16.00_ 

» Oturum Başkanı Prof. Dr. Cenksu Üçer ▫ Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi 

» Konuşmacılar Alevî Geleneğe Mensup Ocaklarda Kurban Telakkileri  
Mesude Nur Temiz (YL Öğrencisi) ▫ Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi 
Prof. Dr. Cenksu Üçer ▫ Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi 

Dört Kapı Kırk Makam Anlayışı Bağlamında Alevi Geleneğin Ocak 
Yapılanması ve Tasavvufi Boyutu 
Zeynep Özata (YL Öğrencisi) ▫ Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi 
Prof. Dr. Cenksu Üçer ▫ Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi 

 
_31. Oturum_  Türk İslam Edebiyatı 31 Ağustos 2025 Pazar _17.00-18.00_ 

» Oturum Başkanı Doç. Dr. Kenan Özçelik ▫ Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi 

» Konuşmacılar Avrupa’da Muhafaza Edilen Türk İslam Yazmaları: Leiden Üniversitesi 
Örneği 
Azranur Açıkgöz (YL Öğrencisi) ▫ Kocaeli Üniversitesi 

Tasvir Yasağının Sanatsal Yansıması: İslam Sanatında Temsil ve Soyutluk 
Dr. Hatice Engin ▫ Van Yüzüncü Yıl Üniversitesi 

 
_32. Oturum_  Tarih 31 Ağustos 2025 Pazar _19.00-20.00_ 

» Oturum Başkanı Prof. Dr. Cafer Acar ▫ Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi 

» Konuşmacılar Türkiye ve Avusturya’da Monarşilerin Sonu: Cumhuriyete Geçiş Sonrası 
Hanedanlar 
Aydın Doğu (Doktora Öğrencisi) ▫ Dokuz Eylül Üniversitesi 

Psikotarih Çerçevesinde II. Abdülhamid’in Çocukluk ve Şehzadelik Dönemi  
Mustafa Oflas (YL Öğrencisi) ▫ Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi 

Millî Mücadele Döneminde Yumuşak Güç Stratejileri: Kültürel Kodlar ve 
Semboller 
Dr. Öğr. Üyesi Muhammet Yıldız ▫ Recep Tayyip Erdoğan Üniversitesi 
Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Ali Mert ▫ Recep Tayyip Erdoğan Üniversitesi 

 
 



Türkiye Sosyal Bilimler Sempozyumu, Sosyal 
Bilimler alanında profesyoneller ile lisansüstü 
öğrencileri bir araya getirerek tecrübe aktarı-
mına imkân sağlamak, disiplinler arası iletişimi 
ve çalışmaları güçlendirmek ve akademik üreti-
me katkı sağlamak amacıyla Ankara Yıldırım 
Beyazıt Üniversitesi ile Oku Okut Derneği iş 

5. Türkiye Sosyal Bilimler Sempozyumu, 
25-31 Ağustos 2025 tarihlerinde çevrim içi 
olarak gerçekleştirilmiştir. Sempozyumda; 
Felsefe, İlahiyat, Psikoloji, Sosyoloji ve Tarih 
alanlarında hazırlanan bildiriler sunulmuştur. 
Bu kitap sempozyumda sunulan bildirilerin 
Türkçe ve İngilizce özetlerini içermektedir.Türkçe ve İngilizce özetlerini içermektedir.


	Özet
	Abstract
	Editör Hakkında
	About the Editor
	Önsöz ve Teşekkür
	Preface and Acknowledgments
	İçindekiler | Contents
	Türkiye’de Modern Mantık Kitapları Üzerine Eleştirel Bir İnceleme
	A Critical Analysis of Modern Logic Textbooks in Turkey

	Türkiye’deki Mantık Ders Kitaplarına Yönelik Değerlendirme
	An Evaluation of Logic School Texts in Turkey

	Olumlu Önermelerin Doğrulanması Üzerine Bir Değerlendirme
	On the Verification of Affirmative Statements: A Logical Analysis

	İbn Sînâ’nın Kasîdetü’l-‘Ayniyye Risalesi Bağlamında Şerh Haşiye Geleneğini Yorumlamak
	Interpreting the Commentary and Gloss Tradition in the Context of Avicenna’s Qaṣīdat al-ʿAyniyya

	Fârâbî’de Hayal Gücü ve Vahiy
	Imagination and Revelation in Al-Fārābī

	Aristoteles ve İbn Sînâ’daki Cevher Tarifi ve Kısımlarına Dair Bazı Çözümlemeler
	Some Analyses about the Definition of Substance and Its Parts in Aristotle and Ibn Sīnā

	Doğa Felsefesi Açısından Âlemin Yaratılmışlığı: Platon ve Kindî Örneği
	The Creation of the World in terms of Natural Philosophy: The Case of Plato and Kindī

	Big Bang Kuramının Teistik Yaratılış Anlatıları ile Uyumu
	The Compatibility of the Big Bang Theory with Theistic Creation Narratives

	Spinoza’da Akıl ve Hermenötik Arasında Kutsal Kitap Eleştirisi
	Spinoza’s Critique of the Holy Scripture Between Reason and Hermeneutics

	Var-olmayı Askıya Almak: Yanılsama ve Gerçeklik Arasında  Bir Sarkaç Olarak Öznenin Çağdaş Konumu
	Suspend Coming-İnto-Being: The Contemporary Position of The Subject as a Pendulum Between Illusion and Reality

	Yüzü Olmayanlar: Levinas’ın Etiği ve Afgan Göçmen Kadınlar
	The Faceless: Levinas’s Ethics and Afghan Migrant Women

	Nietzsche Felsefesinde Ahlak ve Değerler Sorunu
	The Problem of Morality and Values in Nietzsche’s Philosophy

	David Hume’un Mucize Anlayışı ve Richard Swinburne’ün Bu Anlayışa Eleştirileri
	David Hume’s Understanding of Miracles and Richard Swinburne’s Criticisms of this Understanding

	Çağdaş Zihin Felsefesinde Teistik Bir Cevher Düalizmi: Richard Swinburne’ün Ruh Anlayışı
	A Theistic Substance Dualism in Contemporary Philosophy of Mind: Richard Swinburne’s Conception of the Soul

	Yaşlılığın Ahlaki Değeri: Dinî, Felsefi ve Transhümanist Yaklaşımlar
	The Moral Value of Old Age: Religious, Philosophical, and Transhumanist Approaches

	Joseph Margolis ve Ölümün Kültürel Ontolojisi: Çağdaş Felsefede Ölümün Anlamı Üzerine Bir İnceleme
	Joseph Margolis and the Cultural Ontology of Death: An Examination of the Meaning of Death in Contemporary Philosophy

	Transhümanizm Felsefesi Bağlamında Ray Kurzweil’de Bilinç Problemi
	The Problem of Consciousness in Ray Kurzweil within the Context of Transhumanist Philosophy

	Özgür İradeyi Açıklamada Nörobilimsel ve Felsefi Yaklaşımlar: J. Searle ve B. Libet Üzerine Bir İnceleme
	Neuroscientific and Philosophical Approaches to Explaining Free Will: An Analysis of J. Searle and B. Libet

	Auguste Comte’un İslam'a Dair Görüşleri
	Auguste Comte’s Views on Islam

	Kafeler Üzerinden Kültürel Sermaye ve Sınıfsal Ayrışma
	Cultural Capital and Class Segregatıon Through Cafes

	Felsefi ve Sosyolojik Temellendirmeler Çerçevesinde Sigmund Freud ve Din
	Sigmund Freud and Religion Within The Framework of Philosophical and Sociological Foundations

	Kalabalık Yalnızlık: Modern Toplumda Din ve Kimlik
	Crowded Loneliness: Religion and Identity in Modern Society

	Erkeklik Krizi Bağlamında Babalık Olgusu
	Fatherhood in the Context of the Crisis of Masculinity

	Kalabalıklar İçinde Yalnızlık:  Zygmunt Bauman Sosyolojisinde Yalnızlığın Toplumsal Biçimleri
	Loneliness in Crowds: The Social Forms of Isolation in Zygmunt Bauman’s Sociology

	Memlükler’de Sultanlık Makamına Giden Yolda Üst Düzey Emirler Arası Güç Mücadelesi
	Power Struggle Among High-Ranking Emirs on the Path to the Sultanate in the Mamluk State

	18. Yüzyılda İstanbul Kadınlarının Giyim-Kuşam Kültürü: Kısmet-i Askeriye Mahkemesi Örneği
	Clothing and Dress Culture of Women in 18th Century Istanbul: A Case Study of the Kısmet-i Askeriye Court

	18. Yüzyılın İlk Yarısında Karakeçili ve Tevâbii Mukataası: İşleyişi ve Karşılaşılan Bazı Sorunlar
	The Karakeçili and Its Subordinate Mukataas in the First Half of 18th Century: Its Functioning and Some Encountered Problems

	Millî Mücadele Döneminde Yumuşak Güç Stratejileri: Kültürel Kodlar ve Semboller
	Soft Power Strategies During the National Struggle Period: Cultural Codes and Symbols

	Türkiye’nin Kıbrıs Politikasında Johnson Mektubu’nun Etkisi ve Yayınlanması Meselesi
	The Impact of the Johnson Letter and the Issue of Its Publication on Turkey’s Cyprus Policy

	Romanya’daki Müslüman Azınlığın Toplumsal Konumu ve Kimlik Mücadelesi
	The Social Position and Identity Struggles of the Muslim Minority in Romania

	Mar Yaşua Kroniği Bağlamında Urfa’da Afet Algısı (494-507)
	Perception of Disasters in Urfa in the Context of the Chronicle of Mar Yashua (494–507)

	Orta Çağ’da Anadolu’da Akıl Hastalıklarına Yaklaşım: Bizans Dinî Geleneği ve Selçuklu Tıbbi Kurumlarının Karşılaştırılması
	Mental Illness Approaches in Medieval Anatolia: Comparing Byzantine Religious Traditions and Seljuk Medical Institutions

	Kanuni Şam Vakfiyesi
	The Damascus Waqfiyya of Sultan Süleymān

	Senet Cihetinden Kıraatlerin Tasnifi Çerçevesinde İstimal Edilen Müsta῾mele, Ma῾hûde ve Müstebşe῾a Kavramları (Hicrî İlk Beş Asır)
	The Concepts of Mustaʿmala, Maʿhūda, and Mustabshaʿa Used within the Framework of the Classification of Qur’anic Readings in Terms of Transmission (First Five Centuries of the Hijri Calendar)

	Kıraat Bağlamında Arza-i Ahîre Meselesi
	The Problematics of ‘Arḍa al-Akhīra in the Context of Qira’at

	Kur’an’daki Çok Anlamlı Kelimelerin Türkçe Meallerdeki Çevirileri Bağlamında Meydana Gelen Anlam ve Hüküm Farklılıkları
	Semantic and Legal Differences Arising from the Translations of Polysemous Words in the Qur’an into Turkish Interpretive Renderings

	Salâh Abdülfettâh el-Hâlidî’nin Konulu Tefsir Yaklaşımı: Muhammed (Kıtal) Suresi Örneği
	Ṣalāḥ ʿAbd al-Fattāḥ al-Khālidī’s Thematic Tafsīr Approach: The Case of Sūrat Muḥammad (Sūrat al-Qitāl)

	Tefsir Metinleri Üzerinden Mukayeseli Tefsir Metodu: Bakara Suresi 22. Âyeti Örneği
	Comparative Tafsīr Method through Tafsīr Texts: The Case of Verse 22 of Sūrat al-Baqarah

	Kur’an Yorumunda Anlamın Gelenek Ekseninde İnşası ve Dönüşümü: Bakara Suresi 260. Âyetin Hermenötik Analizi
	The Construction and Transformation of Meaning in the Axis of Tradition in Qur’ānic Interpretation: A Hermeneutical Analysis of Surah al-Baqara Verse 260

	Hasan Sezâyî-i Gülşenî Dîvânı’nda Hz. Muhammed’in Vasıfları
	Qualifications of the Prophet Muḥammad in The Dīwān of Ḥasan b. ʿAlī Gulshanī

	Yûnus Emre Divanı’nda Tefsirî Unsurlar: Haşir-Mahşer Örneği
	Elements of Commentary in Yûnus Emre’s Divan: The Example of the Last Judgement

	Mona Baker’in Eşdeğerlik Kuramı Bağlamında Ala el-Asvani’nin Yakupyan Apartmanı Adlı Romandaki Deyimler ve Kalıp İfadelerin Çevirisi
	The Translation of Idioms and Fixed Expressions in Alaa Al-Aswany’s 'The Yacoubian Building' within the Framework of Mona Baker’s Theory of Equivalence

	Sudanlı Şair Ticânî Yûsuf Beşîr’in Edebiyatı: Betimsel ve Analitik Bir İnceleme
	The Literature of the Sudanese Poet Tijani Yusuf Bashir: A Descriptive and Analytical Study

	Tasavvuf Geleneğinde İncil Yorumları: Hz. İsa’nın Dört Sözü Üzerine
	Gospel Interpretations in the Sufi Tradition: On the Four Sayings of Jesus Christ

	Tasavvuf Araştırmalarında Prosopografik Yöntemin Uygulanabilirliği: Memlük Literatürü Örneği
	The Practicablity of the Prosopographic Method in Sufism Studies: The Example of Mamluk Literature

	Kur’an’ı Kerimde Fıtrat ve Hikmet İlişkisi: Tefsir Eksenli Bir Analiz
	The Relationship Between Fitra and Hikmah in the Holy Qur’ān: An Exegetical Analysis

	Dini Yüksek İhtisas Merkezlerinde Arapça Eğitimi: Yarım Asırlık Müfredat ve Uygulama Analizi
	Arabic Education in Religious High Specialization Centers: A Half-Century Curriculum and Practice Analysis

	Balkan Ülkelerinde Cami Merkezli Din Görevlisi Yetiştirme Süreçleri: Bosna-Hersek, Kosova ve Arnavutluk Örneği
	Mosque-Centered Religious Official Training Processes in the Balkan Countries: The Example of Bosnia-Herzegovina, Kosovo and Albania

	Ailede Din Eğitimi Bağlamında Ebeveyn Destek Programı Önerisi
	Parent Support Program Proposal in the Context of Religious Education in the Family

	Kûfe Tefsir Mektebinin Oluşumu ve Tefsir Tarihindeki Yeri
	The Formation of the School of Tafsīr in Kufa and its Place in the History of Tafsīr

	İbn Cüreyc’in Tefsir Geleneğindeki Yeri
	Ibn Jurayj’s Place in the Tafsīr Tradition

	İbn Teymiyye’nin Hayatı ve Dinî-Siyasi Mücadeleleri: Erken Dönem Kaynakların Eleştirel Analizi
	The Life and Religious-Political Struggles of Ibn Taymiyyah: A Critical Analysis of Early Sources

	Kur’ân Âyetlerinin Gelişimsel Psikoloji Temelli Yeniden Yorumlanması: ‘Quranet Projesi' ve İslam Dünyasındaki Tepkiler
	Developmental Psychology-Based Reinterpretation of Qur’ānic Verses: 'The Quranet Project' and Reactions in the Islamic World

	İslam Hukukunda Çocuğun Cezaî Ehliyeti: Mukayeseli Bir Değerlendirme
	Criminal Responsibility of the Child in Islamic Law:  A Comparative Assessment

	İbnü’s-Sââtî’nin Mecmaʿu’l-Bahreyn Eseri Özelinde Hanefî Muhtasar Geleneği Üzerine Bir Değerlendirme
	An Evaluation of the Ḥanafī Mukhtaṣar Tradition with Special Reference to Ibn al-Sāʿātī’s Majmaʿ al-Baḥrayn

	Hz. Ömer’in Hırsızlık Cezası Uygulamaları: Zaruret ve Adalet Dengesi
	The Application of Punishment for Theft by Omar ibn al-Khattab: The Balance Between Necessity and Justice

	Tirmizî’nin Sünen Adlı Eserindeki Tefsir ve Kıraat Rivayetlerinin İçerik Çözümlemesine Dayalı Sıklık Analizi
	Content-Based Frequency Analysis of Tafsīr and Qirāʾāt Traditions in al-Tirmidhī’s Sunan

	Sünen-i Erbaʿa’da Refʿu’l-Yedeyn Hadislerinin Tespiti ve Değerlendirilmesi
	Identification and Evaluation of Hadiths on Raf al-Yadayn (Raising the hands during prayer) in the Sunan al-Arbaa

	Ebû Dâvûd’un Sünen’i Özelinde Bazı Fıkhî Görüşleri Üzerine İnceleme
	An Examination of Certain Juridical Opinions in Abū Dāwūd’s Sunan

	Dindar Kimliğin Seküler Maskeleri: Mütedeyyin Ailenin Dindar Kimliğini Gizleyen Gençleri
	The Secular Masks of Religious Identity: Young People Who Conceal The Religious Identity of Their Religious Families

	Simone de Beauvoir’in İkinci Cins – Evlilik Çağı Eserinde Kadınların 'Öteki' Olarak Konumlandırılması
	The Positioning of Women as ’The Other’ in Simone De Beauvoir’s The Second Sex – The Age of Marriage

	Engellilik ve Din: Dini Geleneklerde Engelli Bireylere Yaklaşımlar Üzerine Bir Değerlendirme
	Disability and Religion: An Evaluation on Approaches to Persons with Disabilities in Religious Traditions

	Ergenlik Döneminde Hafızlık Süreci ve Tanrı Algısı: Aile ve Sosyal İlişkilerin Rolü
	The Process of Memorizing the Qur’an During Adolescence and the Perception of God: The Role of Family and Social Relationships

	Ergen Bireylerde Tüketim Alışkanlığı ile Kanaatkârlık  Arasındaki İlişki Üzerine Bir Araştırma
	A Study on the Relationship Between Consumption Habits and Frugality in Adolescents

	Muhafazakârlık ve Sekülerlik Arasında Kimlik Arayışı: 'Bir İstanbul Ansiklopedisi' Dizisinde Kadın Ruhunun Psiko-Sosyolojik Haritası
	The Search for Identity Between Conservatism and Secularism: A Psycho-Sociological Map of the Female Psyche in 'An Istanbul Encyclopedia' Series

	Benliğin Anlam Arayışı: İbn Arabî ve Modern Psikolojinin Diyaloğu
	The Self’s Quest for Meaning: A Dialogue Between Ibn Arabī and Modern Psychology

	Psikotik Deneyimden Bilgeliğe: İlm-i Nefs ve Modern Psikoterapi Perspektiflerinden Farklı Bilinç Tecrübelerinin Karşılaştırmalı İncelenmesi
	From Psychotic Experience to Wisdom: A Comparative Examination of Diverse States of Consciousness from the Perspectives of ʿIlm al-Nafs and Modern Psychotherapy

	Bilgi Açısından Çağrı Filminin Medine Döneminin Klâsik Siyer-Megāzî Kaynaklarına Göre Değerlendirilmesi
	Evaluation of the Message Film in terms of Information According to Classical Siyar-Meghāzī Sources of the Medina Period

	Aksiyoloji Merkezli Siyer Yazıcılığı: Hz. Peygamber’in Hayatının Değer Perspektifinden Yeniden Yazılması
	Axiology-Centered Sirah Writing: Rewriting the Life of Prophet Muhammad from a Value Perspective

	Hudeybiye Antlaşması Özelinde Hz. Muhammed’in İnsana Bakışı
	Prophet Muhammad’s Perspective on Humanity in the Context of the Treaty of Hudaybiyyah

	Türkiye’de İslam Tarihi Alanında Hz. Osman Hakkında Yapılan Lisansüstü Tezlere Dair Bir İnceleme (1993-2024)
	An Examination of Postgraduate Theses on Caliph Uthman in the Field of Islamic History in Turkey (1993–2024)

	Hz. Muhammed’in Beslenmeye Dair Belirlediği Evrensel İlkeler
	Universal Principles of Nutrition established by Prophet Muhammad

	İlahiyat Fakültesi Öğrencilerinin Matüridilik Mezhebine İlişkin Bilgi Düzeyleri Araştırması
	A Study on the Level of Knowledge of Theology Faculty Students Regarding the Māturīdī School

	Ankara’daki 60 Yaş Üstü Bireylerin İslam İnancına Dair Bilgi Kaynakları ve Bilgi Düzeyleri Üzerine Nitel Bir Araştırma
	A Qualitative Study on the Sources and Levels of Islamic Belief Knowledge Among Individuals Aged 60 and Over in Ankara

	Kur’ân’ın Nüzûl Sürecine Göre Mekke ve Medine Dönemlerinde Melek Algısı
	The Perception of Angels During the Meccan and Medinan Periods According to the Chronology of Qurʾānic Revelation

	İnsanın Sorumluluğu Bağlamında Teftâzânî’nin Kesb Yorumu
	Al-Taftāzānī’s Interpretation of Kasb in the Context of Human Responsibility

	Gazzâlî’de Allah-İnsan İlişkisi Bağlamında Nübüvvetin Gerekliliği Üzerine Bir İnceleme
	The Necessity of Prophethood in al-Ghazālī in Relation to the God-Human Relationship

	Reşâd Halîfe’nin Hayatı, Eserleri ve Bazı Dinî Görüşleri
	The Life, Works and Some Religious Views of Rashad Khalifa

	Ebü’l-Hüzeyl el-Allāf’ın Âlem Tasavvuru ile İlgili Temel Kavramlar
	Basic Concepts Regarding Abū al-Hudhayl al-ʿAllāf’s Concept of the World

	Kur’ân’a Göre Araştırmalar Serisi Örnekliğinde Hüseyin Atay’ın Akıl Anlayışı
	Hüseyin Atay’s Understanding of Reason in the Context of the ‘Studies According to the Qur’ān’ Series

	Alevî Geleneğe Mensup Ocaklarda Kurban Telakkileri
	Conceptions of Sacrifice in the Ocaks Affiliated with the Alevî Tradition

	Dört Kapı Kırk Makam Anlayışı Bağlamında Alevi Geleneğin Ocak Yapılanması ve Tasavvufi Boyutu
	The Hearth Structure and Sufi Dimension of the Alevi Tradition in the Context of the Four Doors and Forty Ranks Concept

	Avrupa’da Muhafaza Edilen Türk İslam Yazmaları: Leiden Üniversitesi Örneği
	Turkish Islamic Manuscripts Preserved in Europe: The Case of Leiden University

	Tasvir Yasağının Sanatsal Yansıması: İslam Sanatında Temsil ve Soyutluk
	The Artistic Reflection of the Prohibition of Depiction: Representation and Abstraction in Islamic Art

	Türkiye ve Avusturya’da Monarşilerin Sonu: Cumhuriyete Geçiş Sonrası Hanedanlar
	The End of Monarchies in Türkiye And Austria: Dynasties After Transition to The Republic

	Psikotarih Çerçevesinde II. Abdülhamid’in Çocukluk ve Şehzadelik Dönemi
	The Childhood and Princedom of Abdulhamid II within the Framework of Psychohistory

	Sempozyum Kurulları
	Sempozyum Programı

